Al-Insaf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah e- ISSN xxxx — xxxx
www.al-insaf.stai-imamsyafii.ac.id p- ISSN 2828-1489

Epistemologi Konsep Maslahah Al-Tuf1
Sebagai Dasar Rekontruksi Hukum Islam

M. Rofiqi Hidayatullah!
rofiqi@stai-imamsyafii.ac.id
STAI Imam Syafi’i Cianjur

Abstrak

Dalam pergulatan wacana keagamaan kontemporer, konsep
maslahah al-Tafi mampu menyita perhatian sejumlah sarjana muslim.
Hal ini disebabkan karena konsep tersebut dinilai mampu menjawab
berbagai problematika kekinian yang sedang tumpah dan dilematis.
Sebuah gagasan yang mencerminkan kelenturan dan keramahan Islam
dalam berdialog dengan realita. Sebuah gagasan yang kelak dapat
menjadi jembatan untuk melakukan rekonstruksi hukum Islam (Islamic
law). Maslahah, menurut al-Tafi, selain merupakan sumber hukum yang
otoritatif, ia juga memiliki prioritas di atas sumber hukum Islam yang
lain, bahkan ia dapat mengalahkan ijma'. Hal ini dia dasarkan pada
asumsinya bahwa, pertama, pengingkar ijma' masih menggunakan
maslahah sebagai sumber hukum. Ini berarti bahwa maslahah otoritasnya
telah disepakati, sedangkan Ijma' masih diperselisihkan. Kedua, nas-nas
syariah mengandung banyak perselisihan dan kontradiksi. Ia dapat
memicu perselisihan yang dikecam dalam syariah. Jenis penelitian ini
adalah penelitian pustaka (library research) dengan pendekatan -
usuliyyah, artinya pendekatan yang lebih mengakomodir teori-teori usiil
al-figh, terlebih yang berkaitan dengan maslahah. Hasil penelitian ini
menyimpulkan bahwa konsep maslahah al-Tafi memiliki beberapa
kelemahan secara epistemologis. Hal ini akan nampak secara jelas bila
mengkaji kembali kerangka-kerangka epistemologis yang dibangun al-
Tafi dalam kitab komentarnya (syarh) atas hadits Arba'in yang ditulis
Imam Nawawi. Konsep tersebut, selain memiliki pondasi yang rapuh,
juga ditemukan banyak kontradiksi-kontradiksi epistemologis di
dalamnya. Dalam kajian usul al-figh, satu kontradiksi saja cukup untuk
meruntuhkan suatu teori atau konsep. Bagaimana bila kontradisi-
kontradiksi tersebut tidak sedikit? Dan bagaimana pula bila konsep itu
ternyata memang sudah rapuh dari awal? Hal ini setidaknya cukup
untuk menggugat upaya-upaya sarjana muslim kontemporer dalam
melakukan rekonstruksi hukum Islam dengan menjembatani teori ini.

Kata kunci : Maslahah, al-Tafi, rekonstruksi, pemikiran modern, hukum
islam

21



M. Rofigi Hidayatullah

PENDAHULUAN

Perkembangan pemikiran modern hukum Islam (Islamic law) erat
kaitannya dengan gerakan Islah/reformasi di mesir yang dipelopori oleh
Jamaluddin al-Afghani dan Muhammad Abduh serta murid-muridnya.l

Abduh menilai agama secara umum terbagi dalam dua bagian, yaitu
rinci dan umum. Yang rinci ialah sekumpulan ketetapan Tuhan dan nabi-Nya
yang tidak dapat mengalami perubahan atau perkembangan, sedangkan yang
umum merupakan prinsip-prinsip dan kaidah-kaidah yang dapat berubah
penjabaran dan perinciannya sesuai dengan “kondisi sosial”.?

Dari sini, Abduh mengecam ulama-ulama pada masanya, bahkan
ulama-ulama Islam sebelumnya, yang menurut Abduh telah mengharuskan
masyarakat mereka mengikuti (taglid) hasil pemahaman ulama-ulama
terdahulu tanpa menghiraukan perbedaan kondisi sosial. Hal ini, menurut
Abduh, “mengakibatkan kesukaran bagi masyarakat, bahkan mendorong
mereka mengabaikan samasekali ajaran agama.”?

“Keresahan” inilah yang mendorong Abduh untuk mengusulkan
kepada ulama-ulama di zamannya “agar mereka menghimpun diri dalam
wadah satu organisasi, yang di dalamnya mereka dapat mendiskusikan soal-
soal keagamaan dan mancari ‘illat (motif) dari setiap ketetapan, sehingga
suatu hukum yang ditetapkan berdasarkan satu kondisi tertentu, hendaklah
kondisi tersebut dijelaskan. Bila kondisinya berubah, maka hukum itu juga
dapat berubah.”4

Inilah yang saat ini disebut-sebut sebagai “Taghayyur al-Ahkam bi
Taghayyur al-Azman”, artinya hukum islam dapat “berkembang” (berubah)
sesuai kondisi sosial, dan kondisi sosial dapat pula berkembang sesuai
tuntutan maslahat.’

Ini  berarti bahwa kemaslahatan berperan besar dalam
“mengembangkan” hukum islam. Hal inilah yang mengundang mereka
melakukan kajian tentang konsep-konsep maslahah yang diyakini mampu
mewujudkan mimpi al-Ustadz al-Imam Muhammad Abduh. Pada saat itulah
mereka menemukan konsep maslahah Najm al-Din al-Tafi.

1 Lihat lebih lanjut tentang Harkah Islahiyyah dalam M. Rafiqi Hidayatullah, “Al-Syaikh

Yisuf al-Nabhani, Ara'uhii wa Mawagifuhii min al-Madrasah al-Islahiyyah”, skripsi tidak diterbitkan
(Cianjur, Ahwal al-Syakhshiyah: STAI Imam Syafi’i, 2018).

2 Muhammad Abdubh, Risalah al-Tauhid, (Cairo: Dar al-Hilal, 1963), h., 112.

3 “Abd al-“Athi Muhammad Ahmad, Al-Fikr al-Siyasi li al-Imam Muhammad ‘Abduh, (Cairo:

Al-Hay’ah al-Misriyyah li al-Kitab, 1978), h., 152.

4 Lihat “Abd al-Hayy al-Farmawi, Al-Bidayah fi al-Tafsir al-Mawdii’1, (Cairo: Al-Hadarah al-

‘Arabiyyah, 1977), h., 23-24.

5 Lihat penjelasan kaidah ini dan bantahannya dalam buku Muhammad Sa'id Ramadan al-

Buti, Dawabit al-Maslahah fi al-Syari’ah al-Islamiyyah, (Beirut: Muassasah al-Risalah), h., 280-292.

Al-Insaf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 22



Al-Insaf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah

Barangkali Muhammad Rasyid Rida, sahabat sekaligus murid Abduh,
dapat disebut sebagai orang pertama yang mengamini seruan gurunya ini.
Hal ini dia buktikan dengan mempublikasikan tulisan-tulisan al-Tafi dalam
majalah al-Manar edisi X6, kemudian disusul oleh sejumlah sarjana muslim
progressif lain setelahnya.

Hingga saat ini, konsep maslahah al-Tafi tersebut masih menyita
perhatian sejumlah sarjana muslim. Hal ini dikarenakan konsep tersebut
dinilai mampu menjawab berbagai problematika kekinian yang sedang
tumpah dan dilematis. Sebuah gagasan yang mencerminkan kelenturan Islam
dalam berdialog dengan realita. Sebuah gagasan yang mampu mendewasakan
kerangka  berpikir keislaman dalam menyikapi problem-problem
kontemporer. Sebuah konsep yang kelak dapat menjadi jembatan untuk
melakukan rekonstruksi hukum islam.

Pengabaian terhadap konsep ini dinilai oleh sejumlah sarjana muslim
sebagai “pemasungan” terhadap Islam dalam keabadian dan kekakuan teks
serta memberi peluang agar Islam dinilai gagap adaptasi dengan
perkembangan zaman. Dan tentu saja ini tidak sesuai dengan spirit dan
prinsip Islam yang merupakan agama rahmatan li al-‘alamin-’

Pemikiran al-Tafi ini menjadi semakin menarik saat ditemukan bahwa
sosok al-Tafi masih dapat disejajarkan dengan ulama-ulama klasik yang lain
di dalam madzhab Hanbali (wafat tahun 716 H.). Namun walaupun demikian,
dia tidak segan untuk menawarkan perluasan horizon dalam kajian usil al-
figh, meskipun dengan begitu dia harus berselisih dengan para ulama usul
yang lain.

Sisi menarik terakhir ini kemudian menjadi salah satu dalih atau alasan
pembenaran bagi sejumlah sarjana muslim terlebih pegiat diskursus
rekontruksi usul al-figh.

Puncak dari gagasan al-Tufi tersebut adalah “tagdim al-maslahah ‘ala al-nas
wa al-ijma’” (mendahulukan kemaslahatan manusia daripada teks suci dan
konsensus para mujtahid) sebagai sebuah pembuktian akan otoritas maslahah
sebagai sumber hukum Islam yang independent serta prioritasnya di atas

segala sumber hukum Islam yang lain.?

Dalam rangka mencapai kesimpulan ini, al-Tafi merangkul semua sumber
hukum Islam yang pernah dinyatakan sepanjang sejarah kodifikasi usul al-figh.
Menurutnya, sumber hukum Islam, setelah dianalisis, tidak lebih dari

6 Lihat Ahmad Hajj Muhammad ‘Utsman dalam kata pengantarnya terhadap kitab al-
Ta’yin fi Syarh al-Arba’in karya al-Tufi, hal,. 19.

7 QS. Al-Anbiya™: 107.

8 Najm al-Din al-Tafi, Kitab al-Ta'yin fi Syarh al-Arba’in, (Bairut: Muassasah al-Rayyan,
1998), h., 238-239.

Al-Insaf : Jurnal al-Akhwal al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022 | 23



M. Rofigi Hidayatullah

sembilan belas sumber®. Dan di antara sembilan belas sumber yang ada, baik
yang masih diperselisihkan maupun yang telah disepakati, menurut al-Tafi,
nas dan ijma’-lah yang merupakan sumber terkuat.

Lebih lanjut, menurut al-Tafi, jika nas dan ijma’ merupakan dalil
terkuat, lalu maslahah—dengan beberapa alasan dan argumen tertentu'—harus
diprioritaskan ketimbang nas dan ijma’ manakala terjadi benturan (ta‘arud),
maka itu berarti bahwa maslahah lebih kuat daripada nas dan ijma’” yang juga
berarti bahwa maslahah adalah sumber terkuat dan tertinggi di antara sumber-
sumber yang lain.! Sebab, hanya yang lebih kuatlah yang dapat mengalahkan
yang terkuat, dengan kata lain, sesuatu yang tadinya dipandang paling kuat,
kini tidak lagi boleh disebut yang terkuat, sebab dia sudah kalah, dan sudah
tentu yang mengalahkannya disebut paling kuat dan gagah.12

Dari sinilah al-Tafi sampai pada kesimpulan bahwa maslahah memiliki
otoritas untuk menentukan hukum bahkan ia menduduki prioritas tertinggi
sehingga konsekuensinya ia harus diunggulkan dari sumber-sumber hukum
yang lain, termasuk al-Qur an dan al-Sunnah, manakala terjadi ta‘arud.

Maslahah yang sedang dibicarakan al-Tafi ini tentu saja bukanlah
maslahah mursalah. Sebab, sesuai definisinya, maslahah mursalah merupakan
maslahah yang tidak didukung dan tidak pula ditolak oleh nas. Maka
bagaimana mugkin maslahah—yang tidak didukung dan tidak pula ditolak
oleh nas (mursalah)—tiba-tiba diklam telah bertentangan (ta‘arud) dengan nas?!

Konsep ini tentu saja sulit diterima oleh para ulama. Sebab, selain
karena di dalam gagasannya ini ditemukan banyak kesangsian (isykal), juga
karena di balik konsep ini terdapat unsur memberikan hak tasyri” (menyusun

9 Kesembilan belas sumber tersebut yaitu: 1. Al-Qur an, 2. Al-Sunnah, 3. I[jma* al-Ummah, 4.
Ijma“ Ahl al-Madinah, 5. Al-Qiyas, 6. Qawl al-Sahabi, 7. Al-Masalih al-Muvsalah, 8. Al-Istishab, 9. Al-
Bara“ah al-Asliyyah, 10. Al-‘Awa’id, 11. Al-Istigra’, 12. Sadd al-Dzari‘ah, 13. Al-Istidlal, 14. Al-Istihsan,
15. Al-Akhdz bi al-Akhaff, 16. Al-Tsmah, 17. Ijma‘ Ahl al-Kiifah, 18. Ijma* ‘Asyrah, 19. Ijma‘ al-Khulafa" al-
Arba‘ah. Lihat al-Ta’yin fi Syarh al-Arba’in, h., 238-239.

10 Pendapat ini didasarkan pada dua argumen, Pertama, pengingkar ijma  masih
menggunakan maslahah sebagai sumber hukum. Ini berarti bahwa maslahah otoritasnya telah
disepakati, sedangkan ijma” masih diperselisihkan. Berpegang pada yang disepakati tentu lebih
utama ketimbang berpegang pada yang masih diperselisihkan. Kedua, nas-nas syariah
mengandung banyak perselisihan dan kontradiksi. Ia dapat memicu perselisihan yang dikecam
dalam syariah. Hal ini berbeda dengan maslahah yang eksistensinya diakui dan disepakati. Ia dapat
menjadi sebab persatuan yang didambakan dalam syariat. Tentu saja bertendensi pada yang
menyebabkan persatuan lebih utama. Lihat al-Ta’yin fi Syarh al-Arba’in, h., 239.

11 al-Tafi, Kitab al-Ta'yin,... h., 239.

12 Lihat definisi maslahah mursalah dalam: Taqi al-Din al-Subki dan Taj al-Din al-Subkiy, al-
Ibhaj fi Syarh al-Minhaj, (Bairut: Dar al-Kutub al-Imiyah, 2013), vol., 4, h., 147. Al-Qadi ‘Adud al—iji,
Syarh Mukhtasar al-Muntaha al-Usili, (Bairut: Dar al-Kutub al-Imiyah, 2004) vol,. 4, h., 578. Jalal al-
Din al-Mahalli, Syarh Jam’ al-Jawami” diterbitkan bersama Hasyiyah al-Bannani, (Bairut: Dar al-Fikr
t.th.), vol,, 2, h., 284.

Al-Insaf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 24



Al-Insaf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah

hukum syariat) kepada manusia. Hal ini dikarenakan, bila yang dimaksud
dengan maslahah di sini adalah maslahah dunyawiyah (kemaslahatan dunia),
maka tidak jarang manusia menilai sesuatu itu baik, padahal menurut Allah
SWT itu sebaliknyal. Dan jika yang dimaksud dengan maslahah adalah
maslahah syariyyah maka tidak ada cara lain umtuk mengetahuinya—bahkan
menurut kelompok Mu‘tazilah yang dikenal sangat memperluas peranan
akal—kecuali dengan syari‘ah.14

Maka dengan demikian, menjadikan maslahah sebagai sesuatu yang dapat
membentur dan mengalahkan al-Quran dan al-Sunnah, berarti telah
menggugat otonomi nusus al-syariah sebagai sumber hukum Islam serta
memberi peranan akal untuk menjangkau maslahah syariyyah. Hal ini tak lain
kecuali memberi peranan manusia untuk menciptakan hukum Islam.

Memberikan hak tasyri” kepada manusia berarti telah merenggut otoritas
Tuhan sebagai Syari” (pembentuk syariat). Karena hak tasyri’ merupakan
domain Tuhan semata. Padahal tidak ada seorang ulama pun yang
menggugat, bahkan mu’tazilah sekalipun bahwa “la hukma illa Ii Allah”, yang
artinya Dia-lah Yang Maha Esa dalam tasyri’-nya setelah diutusnya seorang
rasul, yang berarti bahwa manusia dalam keadaan ini tidak punya peran
sedikit pun dalam hal tasyri’.15

Inilah agaknya mengapa konsep al-Tafi ini tidak begitu mendapat
perhatian dari para pakar usil al-figh klasik, karena itu penulis merasa sangat
kesulitan—kalau enggan berkata tidak mungkin—untuk mengidentifikasi
komentar-komentar para ulama semasanya terhadap konsep tersebut.

Benar konsep ini tidak menarik perhatian para pakar usul al-figh klasik,
tetapi ketika konsep ini digulirkan di zaman sekarang, banyak sarjana muslim
yang mengamininya. Akhirnya, konsep ini dihadirkan dan didiskusikan
kembali—bahkan dikembangkan sedemikian rupa—untuk kemudian dijadikan
dasar rekonstruksi teori hukum Islam demi merespon krisis dan stagnasi
hukum Islam modern.

Selama ini kajian tentang pemikiran al-Tafi, sepanjang penelusuran penulis
terhadap tulisan-tulisan tentang al- Tafi di Indonesia, lebih fokus pada
penyajian konsep itu sendiri —sambil berupaya mengetengahkan inovasi-
inovasinya yang mampu mewarnai panorama kajian figh kontemporer—
secara tidak kritis. Selama ini belum ada yang fokus menyingkap hal-hal yang
masih menyelimuti bagian-bagian yang dinilai sangat sensitif untuk

13 Surah al-Bagarah, ayat 216 yang berbunyi:
YOGl Y gy plas 8 3052 525 e 12 of g BT Vi s s TS5 of ety

14 Lihat Muhammad Zahid al-Kawtsari, Magalat al-Kawtsari, (Cairo: Dar al-Salam, 2015) h.,
199.

15 Syaikh al-Islam Mustafa Sabri, Mawgif al-"Aql wa al-"Ilm wa al-’Alam min Rabb al-'Alamin
wa ‘Ibadihi al-Mursalin, (Cairo: Dar al—Aféq al-"Arabiyyah, 2006) vol., 4, h., 338-339.

Al-Insaf : Jurnal al-Akhwal al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022 | 25



M. Rofigi Hidayatullah

kemudian disentuh secara kritis. Kalau pun ada yang mengkritik, maka
kritikannya justru karena konsep al-Tafi ini masih dinilai nanggung dalam
mewacanakan rekontruksi usul al-figh.16

2. PEMBAHASAN

Setting Historis Kehidupan Dan Mazhab Najm Al-Din Al-Tuf1

Setiap pemikiran tentu dipengaruhi oleh banyak faktor, seperti tingkat
intelegensi, kecendrungan pribadi, latar belakang pendidikan dan lain
sebagainya. Memahami hal-hal tersebut adalah mutlak guna memahami hasil
pemikiran seseorang, dan ini pada gilirannya dapat mengantar kepada
penilaian terhadap pendapat yang dikemukakan itu, serta batas-batas
kewajarannya untuk dianut dan ditolak.

Tidak seperti biografi tokoh pada umumnya, pembahasan mengenai
riwayat hidup al-Tafi kali ini hanya akan difokuskan pada sisi kehidupannya
yang diduga menjadi faktor munculnya pemikiran al-Tafi yang nyeleneh itu.

Al-Tafi nama lengkapnya adalah Sulayman ibn ‘Abd al-Qawi al-Tafi.
Sebutan al-Tafi ini merupakan nisbah kepada Tafa, nama sebuah desa di dekat
Baghdad yang menjadi tempat kelahirannya.l” Menurut Ibn Hajal al-
‘Asqalani, dia dilahirkan pada tahun 657 H.18

Secara figh al-Tafi adalah seorang Hanbali, namun ia tidak konsisten
dengan kaidah-kaidah figh dan usul ke-hanbali-annya. Salah satu bukti
ketidak-konsistenan al-Tafi adalah pemikirannya mengenai konsep maslahah.1

Para sarjana muslim kontemporer boleh menilai Al-Tafi, menyangkut
konsep maslahahnya ini, sebagai seorang yang punya nyali menerapkan
kebebasan berpikir dengan melakukan sesuatu yang mereka istilahkan
dengan rekontruksi dasar epistemologi hukum Islam atau usul al-figh.
Namun tidak demikian dengan para ulama dan pakar sejarah yang menulis
riwayat hidup al-Tafi, tak satupun dari mereka menilainya demikian. Bahkan

16 Lihat misalnya buku Muhammad Roy Purwanto yang berjudul “Dekontruksi Teori
Hukum Islam, Kritik terhdap Teori Maslahah Najmuddin al-Tufi” (Yogyakarta: Kaukaba Dipantara,
2014).

17 Lihat Zayn al-Din Abi al-Faraj Ibn Rajab al-Hanbali, Tabagat al-Hanabilah, (Beirut: Dar al-
Ma'rifah, t.th.), vol., 4. h., 366-370. Abi al-Falah Ibn al-'Imad al-Hanbali, Syadzarat al-Dzahab fi
Ahkbar Man Dzahab, (Beirut: Dar Thyaa® al-Turats al-'Arabi, t.th.), vol,, 6. h., 39-40 . Mustafa Zayd,
al-Maslahah fi al-Tasyri' al-Islamiy wa Najm al-Din al-Tiifi, (Mesir: Dar al-Yusr, t.th), h., 45-46. Khayr
al-Din al-Zarikli, al-A'lam Qamiis Tardjim, (Beirut: Dar al-'Ilm li al-Malayin, 2002), vol,, 3. h., 127.
Muhammad Sa'‘id Ramadan al-Buati, Dawabit al-Maslahah fi al-Syari’ah al-Islamiyyah, (Damaskus: Dar
al-Fikr, 2005), h., 216.

18 Terdapat perselisihan di antara para ulama mengenai tahun kelahiran al-Tafl. Menurut
Ibn Hajar, al-Tafi lahir pada tahun 657 H. Sedangkan menurut Ibn al-‘Imad, al-Tafi diperkirakan
lahir antara tahun 673-679. Periksa, Mustafa Zayd, al-Maslahah, h., 67-68.

19 Al-Bati, Dawabit ....,h 216.

Al-Insaf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 26



Al-Insaf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah

sebaliknya, ditemukan komentar mereka yang mengisyaratkan bahwa al-Tafi
termasuk dalam kategori seorang alim yang tidak mampu menguasai dan
mengendalikan ilmu serta hapalan yang dimilikinya. Sebagai contoh adalah
komentar al-Kamal Ja'far yang dinukil Ibn Hajar. Ia menyatakan,

o) 3 L ST Bk 6 8 ils

“Kemampuannya  dalam  menghimpun  ilmu lebih  tinggi  daripada
kemampuannya dalam memahaminya”.?

Adapun secara akidah, al-Tafi masih bisa dinilai berada di bawah naungan
Ahlussunnah. Namun sebagaimana gaya bermazhabnya dalam figh, al-Tafi
juga tidak konsisten pada prinsip-prinsip dasar Ahlussunnah. Dia cendrung
ber-Syi'ah, bahkan tidak hanya itu, dia juga menganut sebagian paham
Rafidah.2!

Ibn Rajab al-Hanbali berkata:

“Ia adalah seorang Syi'ah yang menyimpang dari Sunnah” .22

Ibn al-‘Imad menukil dari Ahmad ibn Maktum bahwa al-Tufi dikenal
sebagai menganut Rafidah dan masyhur dalam pelecehannya terhadap Abu
Bakr, putrinya ‘A‘isyah, serta sahabat-sahabat yang lain. Dalam hal ini ia
memiliki beberapa gubahan syair yang ditulis tangannya sendiri lalu dinukil
oleh sebagian rekan dan sahabatnya. Di antara syairnya adalah bait berikut:

N R

“Betapa jauh perbedaan antara orang yang diragukan kekhilafahannya dengan
orang yang sempat disebut-sebut sebagai Allah”.

Akibatnya, ia diadili di hadapan Qadi Hanabilah, Sa'd al-Din al-Haritsi
untuk kemudian dijatuhi hukuman.?

Berkaitan dengan akidahnya, al-Biiti menegaskan bahwa para penulis
riwayat hidup al-Tafi semuanya sepakat dalam empat hal:

1. Bahwa ia penganut paham Rafidah

20 Al-Hafiz Ibn Hajar al-'Asqallani, Al-Durar al-Kaminah fi ‘Ayan al-Mi ah al-Tsaminah,

(Haydarabad: Da'rah al-Ma‘arif al-'Utsmaniyyah, 1349 H), vol., 2. h., 154.

21 Lihat: Ibn Rajab, Tabagat al-Hanabilah, vol., 4. h., 368. Ibn al-'Imad, Syadzarat al-Dzahab,

vol,, 6. h., 39-40. Al-Buti, Dawabit al-Maslahah, h., 216.

22 Ibn Rajab, Tabagat..., h., 368
23 Ibn al-'Imad, Syadzarat al-Dzahab, vol., 6. h., 39-40.

Al-Insaf : Jurnal al-Akhwal al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022 | 27



M. Rofigi Hidayatullah

2. Bahwa ia pernah dijatuhi hukuman akibat paham Rafidahnya

Bahwa ia memiliki beberapa gubahan syair yang memiliki karakter
akidah Syi’ah

Bahwa setelah hukuman selesai, ia pergi menuju Qaws, di sana ia
tinggal bersama orang Nasrani.?*

Berbeda dengan al-Buati, Mustafa Zayd dalam bukunya, al-Maslahah
fi al-Syari'ah al-Islamiyah, menyatakan bahwa hanya ada satu penulis di antara
penulis riwayat al-Tafl yang menilai al-Tafi sebagai Syi'ah, yaitu Ibn Rajab
saja.?

Pernyataan Mustafa Zayd ini tentu saja tidak dapat diterima. Sebab, Ibn
al-Imad, sebagaimana disebut di atas, juga menulis demikian. Bahkan apa
yang ditulis Ibn al-Imad dalam Syadzarat al-Dzahab-nya tidak kurang pedas
daripada yang disampaikan Ibn Rajab.

Ibn al-‘Imad menulis:
Lg»ieiﬁcgbjb&@ﬁﬁ:ngﬁdifcw\stE:.cWL;;LSNWAKGJJSCAO\%
Il @ ol el ol LS i ) 5 ¢ adilal oo 35 (3 8 ook ¢ el b )l (3 oty ¢ gl

. W‘jﬂ

“Selain itu ia juga seorang Syi'ah yang sesat dalam akidah, menyimpang dari
Ahlussunnah. Bahkan ia sendiri yang memperkenalkan identitasnya, ia berkata:
Asy'ari Hanbalt Rafidi, hadzihi ihda al-"ibar/saya seorang Asyari, Hanbali, pun juga
Rafidi. Inilah salah satu teladan (yang pantas ditiru). Selain itu dia juga punya
banyak syair bepaham Rafidah yang dia lambaikan di berbagai karyanya. Bukan itu
saja, bahkan dia punya buku yang dinamainya al-"Adzab al-Wasib ‘ala Arwah al-
Nawasib.”26

Pernyataan ini lalu ditandaskan Ibn al-Imad dengan menukil
pernyataan Ahmad ibn Makttim yang belum lama disebutkan di atas.

Mustafa Zayd bukan tidak membaca kitab Ibn al-Imad ini, bahkan
sebaliknya, dia menjadikan Syadzarat al-Dzahab karya Ibn al-Imad sebagai
referensi utama dalam menulis tarjamah (biografi) al-Tafi dalam bukunya.

Namun begitu, kata al-Bati, ia seolah-olah tidak mau tahu apa yang telah
ditulis Ibn al-Imad mengenai paham akidah yang dianut al-Tafi. Bukan
menampilkan sikap keras Ibn al-'Imad kepada al-Tafi, Mustafa Zayd malah

24 Al-Buti, Dawabit al-Maslahah, h., 217.
25 Mustafa Zayd, al-Maslahah, h., 51.
26 Ibn al-'Imad, Syadzarat al-Dzahab, vol., 6 h., 39.

Al-Insaf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 28



Al-Insaf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah

menukil darinya satu pernyataan yang mengesankan bahwa Ibn al-‘Imad
memberi penilaian positif terhadap al-Tafi.?”

Mustafa Zayd menulis dalam bukunya, “Ibn Rajab, pada permulaan
biografi al-Tufi, menyebutkan bahwa al-Tifi adalah sosok yang baik, shalih, pakar
figh, usul figh, dan pakar di berbagai bidang ilmu lainnya. Demikian pula yang
dikatakan Ibn al-"Imad ketika menulis biografinya” 28

Menurut al-Buati, Mustafa Zayd memang sengaja berupaya menjauhkan
al-Tafi dari kesan Syi'ah dan Rafidah yang diciptakan al-Tafi. Upaya ini
ditempuhnya dengan mengemukakan argumentasi bahwa Syi’ah sendiri
tidak mengakui al-Tafi sebagai bagian dari mereka, ini sebabnya nama al-
Tafi tidak dicantumkan dalam kamus biografi (tabagat) tokoh-tokoh Syi’ah.?

Sepintas argumen ini terlihat logis, tetapi bila diperhatikan lagi paparan
di bagian awal bab ini, terlihat bagaimana dia tidak pernah konsisten pada
mazhab apapun. Kalau dia, dalam statusnya sebagai seorang Sunni, tidak
pernah konsisten pada prinsip-prinsip Sunnah, maka apa yang
menghalanginya untuk tidak konsisten juga pada prinsip-prinsip Syi'ah
dalam statusnya sebagai seorang Syi'1?!

Hal inilah yang membuat orang Syi’ah menolak al-Tafi dikelompokkan
dalam jajaran ulam Syi’ah.30

Al-Bati dalam kitabnya Dawabit al-Maslahah menukil respon ‘Abd al-
Husayn Syaraf al-Din—salah satu tokoh Syi’ah kontemporer yang menganut
mazhab Imamiyah—terhadap statemen Ma'ruf al-Dawalibi mengenai
penisbatan teori maslahah al-Tafi ini kepada Imamiyah.

Setelah menjelaskan bahwa Syi’ah Imamiyah sepakat (ijma’) bahwa
maslahah tidak dapat mentakhsis nas yang bersifat ‘umum dan tidak pula
dapat men-taqyid nas yang bersifat mutlag kecuali maslahah tersebut telah
mendapat konfirmasi dari nas syar'r. Karena itu apabila maslahah tersebut
tidak memperoleh konfirmasi dari nas maka maslahah semacam ini, dalam
pandangan Syi'ah tidak ada artinya—setelah menjelaskan pandangannya
tersebut —‘Abd al-Husayn mengatakan:

@ el o A b s ] A aais ) Sl s Of Lo Ll (65 ¢ ol M o2 0T L,
Cdieo VL2 e OB ¢ Rmbdl jogad) o Labl wgsitiy Ale M) FLall Y1 e ¢ aid) gl als”
oyl Wt Lsgaas el Lo 0l SR e 3slall Olegls g

27 Al-Buti, Dawabit al-Maslahah, h., 217.
28 Mustafa Zayd, al-Maslahah, h., 72.
29 Al-Buti, Dawabit al-Maslahah, h., 217.
30 Ibid.
Al-Insaf : Jurnal al-Akhwal al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022 | 29



M. Rofigi Hidayatullah

“Sebelum pembahasan ini diakhiri, kami memandang perlu untuk mengajak
Ma’ruf al-Dawalibi agar mengoreksi lagi apa yang telah dia nisbatkan kepada
mazhab Imamiyah dalam kitab usul al-figh-nya tentang maslahah bahwa
Imamiyah mendahulukannya daripada nas qat'i. Hal ini sama sekali tidak benar.
Adapun Sulayman al-Tift, dia termasuk kelolmpok ekstremis yang hingga saat ini
pthak  musuh  terus-menerus membebani kami dosa-dosa yang telah
diperbuatnya.”3!

Hal ini cukup kiranya untuk membuktikan bahwa al-Tafi termasuk
bagian dari Syi’ah. Sebab “‘Abd al-Husayn, ketika menolak penisbatan konsep
maslahah-nya kepada mazhab Imamiyah, tidak menolak penilaian para
ulama terhadap al- Tafi sebagai Syi'ah. Ia hanya membantah penisbatan
konsep itu kepada Imamiyah.

Analisis Epistemologis Konsep Maslahah Al-Tuf1

Rupanya konsep maslahah ini, tidak dipresentasikan al-Tafi dalam kitab
yang biasanya ditulis untuk membahas semacam konsep itu, yakni ushul figh.
Melainkan konsep tersebut justru dipresentasikan al-Tafi dalam kitab hadits,
yakni ketika mengomentari (mensyarah) kitab al-Arba'in al-Nawawiyyah pada
hadits ke-32.32

Hadits ke-32 ini diriwayatkan oleh Abu Sa'id al-Khudri ra. Dalam hadits
ini Rasulullah saw. bersabda:

N2 Ny 2 Y
Artinya: “Tiada kemudaratan dan tiada saling memudaratkan.”

Dalam menjelaskan hadits ini, al-Tafi menempuh metode analisis (tahlili),
yaitu dengan membahas hadits ini ditinjau dari seluruh aspeknya (riwayah wa
dirayah). Dimulai dari mata rantai sanad yang meliputi cara baca nama perawi
dan kualitas periwayatannya; disusul dengan menjelaskan beberapa
kosakatanya; dan diakhiri dengan pembahasan makna dan kandungannya. Di
bagian terakhir inilah al-Tafi mempresentasikan gagasannya.33

Secara sanad hadits ini dinilai sebagai hadits hasan. Diriwayatkan oleh Ibn
Majah dan al-Daraqutni secara musnad, serta Imam Malik dalam Muwatta'-nya
secara mursal34 dengan menjatuhkan Abi Sa'id dari mata rantai.?®

31 Ibid, h., 218.
32 Al-Tafi, Al-Ta'yin fi Syarh al-Arba’in, h., 234-280.
33 Ibid., h., 234.

34 Di sini al-Tafi menjelaskan arti masing-masing musnad dan mursal. Keduanya

merupakan istilah bagi suatu hadits dalam kualitas tertentu. Musnad adalah hadits yang sanadnya
tersambung dan tidak ada satu perawi pun yang jatuh dari rangkayan mata rantai sanad. Adapun
mursal itu ada dua versi, versi pakar hadits dan versi pakar usul. Menurut yang pertama mursal
adalah suatu hadits yang jatuh dari mata rantai sanadnya seorang sahabat, sedangkan menurut

Al-Insaf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 30



Al-Insaf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah

Hadits ini pada mulanya dinilai lemah, tetapi kualitasnya meningkat
akibat mendapat suport dari hadits-hadits lain yang semakna.3¢

Sehubungan dengan kosakata, al-Tafi menjelaskan bahwa di dalam sabda
nabi saw., “la darar wa la dirar” terdapat pembuangan (hadzf) beberapa kata.
Apabila kata yang dibuang tersebut disisipkan, maka akan berbunyi:

~4>T@)WJ*5Y)¢J>3)ML5LHJTJJ’LY

Artinya: “Tiada penimpaan kemudaratan kepada orang lain dan tiada saling
berbuat kemudaratan dengan orang lain” .37

Dengan demikian, hadits tersebut memiliki arti sebagai berikut:
Cpra¥ o Coast V) ek 0 B Y

Artinya: “Tiada suatu penimpaan kemudaratan dalam syariat kecuali apabila ada
legalitas (mujab) khusus dari syariat itu sendiri”.38

Kata “syar'an/dalam syariat” disisipkan untuk menjelaskan bahwa
ketiadaan penimpaan mudarat ini hanya berlaku dalam kaitannya dengan
hukum syariat, bukan secara hukum alam. Bukankah kemudaratan dan
kesulitan (darar/dirar) adalah hal yang sulit—bila enggan berkata tidak
dapat—dihindari manusia dalam kehidupan sehari-harinya?!3?

Adapun pengecualian (istitsna’) adanya kemudaratan (darar/dirar) bila ada
legalitas khusus dari syariat, maka ini sudah merupakan keharusan. Bukankah
banyak sekali hukum syariat yang mengandung kemudaratan (darar), seperti
had dan sangsi-sangsi dalam Islam?! Tetapi semua itu mendapat legalitas dari
nas/teks syariat. Hal ini jelas boleh secara ijma .40

Dengan demikian disimpulkan bahwa “kemudaratan (darar/dirar) hanyalah
wajib ditolak apabila berkaitan dengan hukum-hukum syariat kecuali hukum
yang telah dikecualikan dengan nas/teks secara khusus”.4!

Hadits ini menurut al-Tafi menunjukkan bahwa ri’ayah al-maslahah
(pemeliharaan maslahah) merupakan kenyataan yang harus didahulukan

yang kedua, siapa pun yang jatuh, maka haditsnya dinamai mursal. Lihat al-Tafi, Al-Ta’yin fi Syarh
al-Arba’in, h., 234.

35 Al-Tafi, Al-Ta'yin fi Syarh al-Arba’in, h., 234.
36 Ibid., h., 235.

37 Ibid., h., 236.

38 Ibid.

39 Ibid.

40 Ibid.

41 Ibid., h., 237.

Al-Insaf : Jurnal al-Akhwal al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022 | 31



M. Rofigi Hidayatullah

daripada 19 sumber hukum (dalil-dalil hukum) lainnya. Kesembilan belas
sumber hukum tersebut adalah?*2:

1. Al-Kitab;

2. Al-Sunnah;

3. Ijma’ al-Ummah;

4. Ijma" Ahl al-Madinah;
5. Al-Qiyas;

6. Qawl al-Sahabi;

7. Al-Masalih al-Mursalah;
8. Al-Istishab;

9. Al-Bara ah al-Asliyyah;
10. Al-"Awa’id;

11. Al-Istigra”;

12. Sadd al-Dzari'ah;

13. Al-Istidlal;

14. Al-Istihsan;

15. Al-Akhdz bi al-Akhaff;
16. Al-‘Ismah;

17. Ijma™ Ahl al-Kufah;

18. Ijma™ al-*Asyrah;

19. Ijma™ al-Khulafa™ al-Arba’ah.

Al-Tafi, sebagaimana ulama lain, menilai nas dan ijma" sebagai sumber
hukum tertinggi di antara 19 sumber hukum di atas. Namun, kata al-Tafi, nas
dan ijma’, sebagai mana sumber hukum lainnya, juga dapat mengalami
kontradiksi (ta'arud), baik itu dengan maslahah atau pun dengan sumber hukum
yang lain.#

Hal ini mengantarkan al-Tafi agar mengkategorisasi keadaan nas dan ijma-
dalam kaitannya dengan maslahah, kepada dua kategori;

42 Ibid.
43 Ibid.

Al-Insaf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 32



Al-Insaf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah

Pertama, nas/ijjma” sejalan dengan maslahah; dan kedua, nas/ijma
berlawanan (ta’arud) dengan maslahah.

Dengan demikian, maka;

1. Apabila Nas dan ijma” memiliki spirit yang sejalan dengan maslahah, maka
keduanya dapat difungsikan secara bersamaan.

2. Tetapi, apabila nas dan ijma" berlawanan dengan maslahah, maka sudah
merupakan sebuah kewajiban untuk memprioritaskan maslahah dengan
metode takhsis dan bayan, bukan dengan cara melumpuhkan nas atau pun
ijma" 4

Konsep ini kemudian dijelaskan oleh al-Tafi secara epistemologis.
Menurutnya nas dan ijma- kadangkala mengandung darar dan kadangkala
tidak.

1. Apabila nas dan ijma" tersebut tidak mengandung darir maka berarti
keduanya sejalan dengan maslahah.

2. Apabila keduanya mengandung darair, maka:

1) Apabila darar-nya bersumber dari majmu' madliulayhima (subtansi dari
keseluruhan/ totalitas nas atau ijma’), maka ia merupakan kategori darar
yang dikecualikan (mustatsna) dari bunyi hadits di atas, seperti nas- nas
tentang hukuman had, sangsi-sangsi, dan lain sebagainya;

2) Apabila darar tersebut bersumber dari ba'd madlilayhima (nilai parsial
dari keseluruhan/ totalitas nas dan ijma’), maka;

a) Apabila terdapat dalil khas (dalil spesifik) yang menuntut
diwujudkannya darar tersebut, maka dalil itu wajib diikuti.

b) Apabila tidak terdapat dalil khas (dalil spesifik) yang melegalitas
adanya darar tersebut, maka nas dan ijma" tersebut harus dilakukan
takhsis, yakni mempersempit cakupan dilalah/indikasi
nas/ijma’—mempersempitnya—dengan kandungan bunyi hadits nabi
saw. “la darar wa la dirar”. Hal ini demi mengkompromikan (jam"')
antara dua sumber hukum tersebut (nas/ijma” dan maslahah yang
dikandung hadits “la darar wa la dirar”).45

Al-Tafi menyadari bahwa konsep maslahah-nya akan memicu kontroversi
dari para pakar usul, sebab di dalamnya terdapat unsur mendahulukan
maslahah diripada ijma’. Ijma" dinilai terlalu kuat untuk direduksi indikasinya
oleh suatu maslahah. Sebab Ijma", sebagai dalil, bersifat pasti, sedangkan ri'ayah
al-maslahah tidak. Hal ini disebabkan karena hadits yang mendasari ri'ayah al-

44 Tbid.
45 Ibid., h., 238-239.

Al-Insaf : Jurnal al-Akhwal al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022 | 33



M. Rofigi Hidayatullah

maslahah, “la darar wa la dirar”, masih bersifat zanni. Tentu saja sesuatu yang
zanni tidak akan pernah melahirkan sesuatu yang gat'7/ pasti.4¢

Kesangsian di atas segera direspon oleh al-Tafi dengan menyatakan
bahwa maslahah lebih tinggi secara otoritas dibandingkan ijma’. Dengan
demikian, maslahah menjadi sumber hukum paling otoritatif. Hal ini dibangun
oleh al-Tafi di atas dua pilar:

Pertama, pengingkar ijma" masih mengakui eksistensi maslahah. Ini berarti
bahwa maslahah otoritasnya telah disepakati (di-Ijma’), sedangkan Ijma" masih
diperselisihkan. Berpegang pada yang disepakati tentu lebih utama ketimbang
berpegang pada yang masih diperselisihkan.

Kedua, nas-nas syariat mengandung banyak perselisihan dan kontradiksi.
Ia dapat memicu perselisihan yang dikecam dalam syariat. Hal ini berbeda
dengan maslahah yang eksistensinya diakui dan disepakati. la dapat menjadi
sebab persatuan yang didambakan dalam syariat. Tentu saja bertendensi pada
yang menyebabkan persatuan lebih utama. 47

Kontradiksi Epistemologis Konsep Maslahah Al-Tuf1

Dalam argumentasi dan kerangka epistemologi yang dibangun al-Tafi
dalam kitab al-Ta'yin, ditemukan banyak sekali kontradiksi, sebagaimana
dikatakan oleh Muhammad Sa‘id Ramadan al-Bati dan editor (muhagqgiq) kitab
al-Ta'yin, Ahmad Hajj Muhammad “Utsman.

a) Kontradiksi Pertama*8

Al-Tafi menyebutkan bahwa ijma" adalah salah satu dalil yang dipakainya
untuk menetapkan otoritas maslahah sebagai sumber hukum Islam.4°

Selanjutnya otoritas maslahah menurut al-Tafi hanyalah dalam ranah
muamalat dan adat-istiadat. Selain dua ranah tersebut menurutnya bukan
sepak terjang maslahah.>

Di tempat yang lain, saat ingin membuktikan bahwa maslahah lebih kuat
dibanding ijma’, al-Tafi beralasan bahwa ijma" hanya bisa menjadi dalil dalam

46 Ibid., h., 239.

47 Ibid., h., 239-259. Redaksi dalam bahasa arabnya sebagai berikut:

O sl e GE) Ly claadll g «ada Jae glaalls (35 dae 03 (oed daliadl Ao 5 ) M8 glaall 5 St off (Ladaa]
shin b aliadl dde 55 e 38 a gedall AlSaYT 8 DAY Cuan g i jaie dilide (a geaill () tlagaiy 4 Calial Loy el

bl 4ol S8 e 5 o gllaall LY s sed c4d Caling Y 4 S
48 Ahmad Hajj Muhammad ‘Utsman, Mugaddimah Tahqiq Kitab al-Ta’yin fi Syarh al-Arba’in,

(Bairut: Muassasah al-Rayyan, 1998), h., 23.

49 Lihat Al-Tafi, Al-Ta'yin fi Syarh al-Arba’in, h., 243-244.

50 Perhatikan pernyataan al-Tafi berikut: “Pengingkar ijma" masih menggunakan maslahah

sebagai sumber hukum. Ini berarti bahwa maslahah otoritasnya telah disepakati (di-Ijma’),
sedangkan Ijma" masih diperselisihkan.” Lihat ibid., h., 241, 277.

Al-Insaf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 34



Al-Insaf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah

ranah ibadah. Ini berarati jjma" tidak mungkin diterima dalam ranah muamalat
dan adat-istiadat.>

Namun begitu, al-Tafi tetap menjadikan ijma  sebagai dalil untuk
menetapkan otoritas maslahah sebagai sumber hukum. Padahal ijma” hanyalah
dapat dijadikan dalil dalam ranah ibadah. Bagaimana mungkin ijma" yang telah
direduksi otoritasnya dalam ranah muamalat dan adat-istiadat, kini memiliki
otoritas untuk menetapkan otoritas maslahah dalam ranah muamalat dan adat-
istiadat? Atau dengan bahasa lain, bagaimana mungkin sesuatu (ijjma’) yang
tidak dapat dijadikan dalil dalam ranah muamalat dan adat-istiadat, kini
menjadi dalil atas sesuatu (maslahah) yang tidak dapat dijadikan dalil kecuali
dalam ranah muamalat dan adat-istiadat? Dengan demikian seolah-olah al-Tafi
mengatakan bahwa ijma" adalah dalil otoritas maslahah dan tidak mungkin ijma”
menjadi dalil otoritas maslahah.

b) Kontradiksi Kedua®2

Al-Tafi menyajikan nas-nas syariat, baik berupa al-Quran atau pun
hadits, yang menunjukkan bahwa agama ini benar-benar memelihara
kemaslahatan manusia. Tiada satu nas syariat pun, kata al-Tafi, kecuali di
dalamnya pasti mengandung kemaslahatan.5?

Namun al-Tafi kembali memunculkan pernyataan kontradiktif ketika
membandingkan karakter nas-nas syariat dengan karakter maslahah. Dia
menyebutkan bahwa karakter nas syariat tidak tegas (mubham) dalam
mengindikasikan adanya kemaslahatan. Dia mengatakan; “Allah telah
menggariskan kepada kita jalan untuk menjangkau kemaslahatan, maka tidak boleh
kita meninggalkannya dan menyerahkannya kepada sesuatu yang tidak tegas
(yakni nas-nas syariat) yang boleh jadi mengantarkan kepada kemaslahatan dan
boleh jadi tidak” 54

Artinya, di satu tempat al-Tafi mengatakan bahwa nas-nas syariat
pasti mengandung kemaslahatan, tetapi di tempat lain dia mengatakan
bahwa nas-nas syariat tidak selalu mengantarkan pada kemaslahatan. Ini
jelas kontradiksi.

c) Kontradiksi Ketiga®

Al-Tafi menilai nas-nas syariat yang mengandung banyak kontradiksi
sebagai faktor perselisihan. Jalan satu-satunya mencapai persatuan yang

51 Lihat ibid., h., 259.

52 Ahmad Hajj Muhammad ‘Utsman, Mugaddimah Tahgqiq Kitab al-Ta’yin fi Syarh al-Arba’in,
h., 23.

53 Lihat Al-Tafi, Al-Ta'yin fi Syarh al-Arba’in, h., 240.
54 Lihat ibid., h., 272.

55 Ahmad Hajj Muhammad ‘Utsman, Mugaddimah Tahqiq Kitab al-Ta"yin fi Syarh al-Arba’in,
h., 23-24.

Al-Insaf : Jurnal al-Akhwal al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022 | 35



d)

M. Rofigi Hidayatullah

didambakan syariat adalah kembali pada sesuatu yang telah disepakati,
yaitu maslahah.5¢

Di tempat lain al-Tafi justru mengajak untuk memegang erat nas dan
ijma- dalam ranah ibadah.” Bukankah nas mengandung banyak
kontradiksi? Lalu bagaimana mungkin dia mengajak berpegang teguh
kepada sesuatu yang seringkali mengalami kontradiksi dalam
permasalahan paling urgen dalam hidup ini, yakni ibadah? Bukankah itu
sama saja dengan mengajak kepada perselisihan dalam hal ibadah?!

Kontradiksi Keempat®

Al-Tafi menghitung sumber hukum Islam hingga sembilan belas
sumber. Al-maslahah al-mursalah tentu tidak luput dari hitungannya.> Saat
itu juga ia mengakui bahwa di antara sembilan belas sumber hukum
tersebut, nas dan ijma” menduduki posisi tertinggi.®0

Artinya dia mengatakan bahwa nas dan ijma" lebih kuat daripada al-
maslahah al-mursalah. Namun pada akhirnya, ia mengatakan: “maslahah
harus didahulukan ketimbang ijma’, dengan demikian berarti maslahah adalah
sumber terkuat di antara sumber-sember lainnya”.

Kontradiksi Kelima®!

Al-Tafi, ketika menganalisis teks hadits “la darar wa la dirar”,
menjelaskan bahwa nas dan ijma~ kadangkala mengandung darar dan
kadangkala tidak.

1. Apabila nas dan ijma” tersebut tidak mengandung darar maka berarti
keduanya sejalan dengan maslahah.

2. Apabila keduanya mengandung darir, maka:

1) Apabila darar-nya bersumber dari majmu' madlulayhima (subtansi
dari keseluruhan/ totalitas nas atau ijma’), maka ia merupakan
kategori darar yang dikecualikan (mustatsna) dari bunyi hadits di
atas, seperti nas- nas tentang hukuman had, sangsi-sangsi, dan lain
sebagainya;

2) Apabila darar tersebut bersumber dari ba'd madlilayhima (nilai
parsial dari keseluruhan/ totalitas nas dan ijma’), maka;

56 Lihat Al-Tafi, Al-Ta'yin fi Syarh al-Arba’in, h., 260.
57 Lihat ibid., h., 241.

58 Al-Buti, Dawabit al-Maslahah, h., 220.

59 Lihat Al-Tafi, Al-Ta’yin fi Syarh al-Arba’in, h., 237.
60 Lihat ibid., h., 238.

61 Lihat al-Bati, Dawabit al-Maslahah, h., 220-221.

Al-Insaf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 36



Al-Insaf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah

a) Apabila terdapat dalil khas (dalil spesifik) yang menuntut
diwujudkannya darar tersebut, maka dalil itu wajib diikuti.

b) Apabila tidak terdapat dalil khas (dalil spesifik) yang
melegalitas adanya darar tersebut, maka nas dan ijma" tersebut
harus dilakukan takhsis, yakni mempersempit cakupan
dilalah/indikasi nas/ijma —mempersempitnya—dengan
kandungan bunyi hadits nabi saw. “Ia darar wa la dirar”. Hal ini
demi mengkompromikan (jam') antara dua sumber hukum
tersebut (nas/ijma~ dan maslahah yang dikandung hadits “la
darar wa la dirar”).62

Apakah gerangan legalitas khusus (al-mijib al-khas al-mukhassis) yang
disebut al-Tafi pada penjelasan pertama? Dan apakah pula gerangan dalil
spesifik (dalil khas) yang katanya dapat melegalisasi adanya darar tersebut pada
pejelasannya yang kedua? Apakah kira-kira kalau bukan nas-nas syariat yang
berupa al-Quran, hadits, dan ijma™? Jika demikian, masih logiskah maslahah
dinilai sebagai sumber terkuat yang lebih kuat dari nas dan ijma" kalau ternyata
maslahah masih bisa ditakhsis?63

Pertama, kalau maslahah itu memang lebih kuat dibandingkan nas dan
ijma’ seperti yang dikatakan al-Tafi, maka apalah arti memberi otoritas
nas/ijma  untuk melakukan pengecualian (istitsna ), entah ketika darar-nya lahir
dari majmu' madlilayhima (subtansi keseluruhan nas/ijma’) atau pun ketika
darar hanyalah ba'd madlulayhima (nilai parsialnya); baik ketika darar tersebut
mendapat konfirmasi nas/ijma- atau pun tidak. Tidak ada gunanya
mengklasifikasi darar, selama darar tersebut sama-sama masih datang dari
nas/ijma’, dan selama maslahah masih dinilai lebih kuat dari nas/ijma .64

Kedua, kalau nas/ijma" tersebut lebih kuat dari maslahah, sehingga dengan
demikian ia dapat menjadi al-mujib al-khas al-mukhassis (sesuatu yang
melegalkan terwujudnya darar) yang men-takhsis ke-‘imum-an (generalitas)
hadits “la darar wa la dirar”, lalu apalah arti membeda-bedakan nas/ijma’, antara
yang darar-nya merupakan subtansi keseluruhan dan nas/ijma" dengan yang
darar-nya hanyalah nilai parsialnya, bila keduanya sama-sama bersumber dari
nas/ijma’, dan selama nas/ijma" masih dinilai lebih kuat dari maslahah? Dan apa
pula arti mendahulukan maslahah ketimbang nas/ijma ?65

Kritik Epistemologis Konsep Maslahah Al-Tuf1

Sejumlah kontradiksi epistemologis konsep al-Tufi yang telah disebutkan
di atas sebetulnya sudah cukup untuk membuktikan bahwa konsep tersebut

62. Ibid.
63 Al-Buti, Dawabit al-Maslahah, h., 221.
64 Ibid.
65 Ibid.

Al-Insaf : Jurnal al-Akhwal al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022 | 37



M. Rofigi Hidayatullah

belum matang dan masih sangat rapuh. Kenyataan ini kiranya telah cukup
untuk menghentikan upaya-upaya pembangunan konsep-konsep lain di atas
pondasi serapuh ini. Namun begitu, tidak semua orang dapat mengerti
kerapuhan pondasi ini sebelum melihatnya lebih dekat.

Pembahasan kali ini mengajak agar melihat lebih dekat bagian-bagian
yang rapuh dari konsep al-Tafi ini. Di bagian ini akan ditampilkan kritik-kritik
epistemologis dari Muhammad Sa'‘id Ramadan al-Bati dalam kitabnya, Dawabit
al-Maslahah. Berikut ini adalah kritikan-kritikannya.

a) Kritik pertama®®

Al-Bati menilai konsep maslahah al-Tafi ini sebagai konsep yang
dibangun atas pondasi-pondasi yang sulit dipahami—kalau enggan berkata
mustahil, yaitu asumsi bahwa maslahah dapat bertentangan (ta'arud) dengan
nas/ijma .

Sebenarnya, kata al-Bati, al-Tafi sendiri, disadarinya atau tidak, telah
mengisyaratkan akan kemustahilan hal tersebut ketika meyebutkan
berbagai argumentasi bahwa al-Quran diturunkan tiada lain untuk
menjamin kemaslahatan manusia.®” Al-Tafi membacakan surah Yunus:
10/57:

® GBI 8755 6385 5,38 3 W Hlsg 1455 o0 aesi &5Ts 35 BTG
“Wahai manusia! Sungguh, pelajaran (al-Quran) telah dating kepadamu dari
Tuhanmu, penyembuh bagi penyakit yang ada dalam dada, dan petunjuk serta
rahmat bagi orang yang beriman.”

Al-Quran hanya dapat mengandung rahmat dan kemaslahatan bagi
manusia apabila nas-nas-nya sejalan dengan kemaslahatan. Dengan
demikian, mustahil akan ditemukan ayat-ayat al-Quran yang mengajak
untuk membentur kemaslahatan manusia. Apabila ditemukan ayat yang
sepintas berbenturan, maka hal itu selain dikarenakan faktor nafsu dan
kecenderungan pribadi manusia, juga karena keterbatasan akal dalam
menjangkau hakikat kemaslahatan tersebut, dan saat itu, tidak ada artinya
bila manusia masih berpikir untuk mencari solusi dan jalan keluar bagi
masalah semacam ini.%8

Dengan demikian, kata al-Bati, apabila asumsi al-Tafi—bahwa ada
nas-nas yang berseberangan dengan maslahah—itu benar, maka ini berarti ia
telah meruntuhkan sendiri argumen-argumen yang dia bangun untuk
menetapkan bahwa syariat selalu mengandung kemaslahatan. Sebab

66 Al-Buti, Dawabit al-Maslahah, h., 222.
67 Lihat al-Tafi, Al-Ta’yin fi Syarh al-Arba’in, h., 240-241.
68 Al-Buti, Dawabit al-Maslahah, h., 222.

Al-Insaf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 38



Al-Insaf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah

dengan begini ia telah mencederai syariat dengan menilainya tidak lagi
melahirkan kemaslahatan di beberapa keadaan tertentu.®’

Kesimpulannya, apabila asumsi al-Taft bahwa “nas-nas syariat ada yang
bertentangan dengan maslahah” tersebut benar, maka asumsinya yang lain
bahwa “nas-nas syariat selalu mengandung kemasalahatan”, itu pasti salah.
Sebaliknya, apabila asumsinya bahwa “nas-nas syariat selalu mengandung
kemasalahatan” tersebut benar, maka asumsinya yang lain bahwa “nas-nas
syariat ada yang bertentangan dengan maslahah”, itu pasti salah.

Kritik kedua”0

Menurut al-Buti, teori al-Tafi yang memprioritaskan maslahah di atas
sumber hukum yang lain merupakan konsekuensi logis dari penilaiannya
terhadap maslahah sebagai sumber yang otoritatif. Di sinilah letak kesalahan
al-Tufi.

Maslahah, lanjut al-Bati, bukanlah dalil yang otoritatif. Sebab ia
hanya merupakan suatu nilai universal (ma'na kulli) yang ditarik dari
sekumpulan hukum-hukum secara partikular (juz iyyat al-ahkam) yang telah
ditetapkan melalui dalil-dalil tafsili/terperinci. Sedangkan logika
memastikan bahwa kulli tidak memiliki wujud real/konkret dalam dunia
nyata kecuali pada wujud konkret juziyyat-nya.”! Sebab itu, maka maslahah
baru dinilai valid apabila telah mendapat konfirmasi atau minimalnya
tidak mendapat penolakan dari dalil-dalil tafsili. Kalau begitu, bagaimana
mungkin maslahah dapat sejajar dengan nas/ijma’ bahkan dapat
mengalahkannya?72

Kritik ketiga

Al-Bati menilai argumentasi al-Tafi mengenai prioritas dan posisi
maslahah yang dinilainya lebih tinggi dari ijma, mengandung unsur
mughalatah /logical fallacy73 yang semacam disengaja oleh al-Tafi.

69 Ibid.
70 Ibid., h., 224.

71 Sebagai contoh, kata “insan/manusia” adalah bentuk kulli/nilai universal, sedangkan

“Zaid, Amar, Bakar, dIl.” merupakan juz’iyyat dari kata “manusia”. Dalam artian, Zaid, Amar,
Bakar dll. merupakan wujud konkret dari kata manusia, sebab kata “manusia” sebagai bentuk kulli
tidak memiliki wujud real dalam dunia nyata.

72 Ibid., h., 224, lihat juga h., 127-130.

73 Artinya terdapat suatu “kecurangan ilmiah” di bagian tertentu pada muqaddimah mantiq

yang disusun oleh al-Tafi. Agar dapat menyingkap mughalatah/logical fallacy tersebut, argument
al-Tafi ini terlebih dahulu harus disusun secara formal.

Format argumen semacam ini, dalam ilmu logika disebut Qiyas istitsna’i yang terdiri dari

mugaddimah kubra/ premis mayor dan mugaddimah sughra/premis minor.

Al-Insaf : Jurnal al-Akhwal al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022 | 39



M. Rofigi Hidayatullah

Mugaddimah  kubra memuat mugqaddam/malzum dan  fali/lazim yang memiliki
talazum/keniscayaan antara keduanya, yang berarti bahwa apabila fali/lazim tidak benar, maka
niscaya muqgaddam/malzum juga tidak benar. Apabila mugaddam tidak benar, maka yang benar
adalah nagidh/sebaliknya. “Nagidh/Sebaliknya” inilah yang nanti dinamai natijah/konklusi dalam
format Qiyas semacam ini.

Apabila kerangka logika Qiyas istitsna’i ini diaplikasikan pada argumen al-Tafi ini, maka
akan menjadi sebagai berikut;

Maslahah lebih kuat daripada ijma’. Hal ini karena:

(1) (a) Jika maslahah tidak lebih kuat daripada ijma’ (mugaddam/malzum), (b) niscaya
pengingkar ijma’ tidak akan mengakui eksistensi maslahah (tali/lazim) [mugaddimah kubra]

(2) Tetapi pengingkar ijma’ mengakui eksistensi maslahah. Ini berarti (b) tali/lazim-nya
(pengingkar ijma’ tidak mengakui eksistensi maslahah) tidak benar [muqaddimah sughral.

(3) Apabila (b) tali/lazim tidak benar, maka sudah pasti (a) mugaddam-nya (maslahah tidak
lebih kuat daripada ijma’) juga tidak benar.

(4) Apabila (a) mugaddam-nya tidak benar, maka yang benar adalah nagidh/sebaliknya (a),
yakni; “maslahah lebih kuat daripada ijma’” [natijah].

Demikian argumentasi al-Tafi. Argument ini sepintas terlihat rapi. Namun, apabila
diperhatikan lebih serius lagi, maka akan segera disadari bahwa di situ terdapat
mughalatah/logical fallacy, tepatnya terletak pada mugqaddimah sughra yang menyatakan bahwa;
“pengingkar ijma’ mengakui eksistensi maslahah”.

Maksud dari pernyataan al-Tafi bahwa pengingkar ijma” “mengakui eksistensi maslahah”
pada muqgaddimah sughra ini, adalah bahwa mereka juga berpendapat seperti pendapat al-Tafi,
yakni berpendapat bahwa; maslahah lebih kuat daripada ijma’.

Sedangkan maksud dari pernyataan “mengakui eksistensi maslahah” pada muqaddimah
kubra itu adalah bahwa ulama yang mengingkari ijma’ juga berpendapat bahwa; nas-nas syariat
dibangun di atas pondasi maslahah, artinya di balik setiap nas-nas syariat pasti terdapat maslahah.
Hal ini sejalan pendapat para ulama yang mengimani otoritas ijma’.

Dengan demikian, tersingkaplah bahwa mugaddimah kubra dan mugaddimah sughra tidak
singkron dan tidak nyambung. Yang pertama berbicara tentang satu hal, sedangkan yang kedua
berbicara tentang hal yang lain. Kecurangan seperti ini dinamai oleh pakar logika sebagai
mughalatah yang diterjemahkan dalam bahasa asing dengan “logical fallacy”.

Di sini, apabila al-Tafl masih melakukan pembelaan dengan menyatakan bahwa yang ia
maksud dengan “mengakui eksistensi maslahah” pada mugaddimah kubra itu persis dengan yang ia
maksud pada mugaddimah sughra, yakni pengingkar ijma’ berpendapat seperti pendapat al-Tafi,
bahwa maslahah lebih kuat daripada ijma’. Sehingga dengan demikian mugaddimah kubra dengan
mugqaddimah sughra menjadi singkron.

Maka ketika itu berarti al-Tafi telah melakukan ketidakjujuran ilmiah, sebab tidak ada
satupun dari mereka, bahkan siapa saja, yang berpendapat sebagaimana pendapat al-Tufi tersebut.

Dan bahkan andaikata klarifikasi al-Tafi ini pun diterima, maka tetap saja kerangka Qias
istitsna’i ini juga bermasalah. Karena apabila benar demikian, maka tidak akan pernah ada
talazum/keniscayaan antara lazim dan malzum pada mugqaddimah kubra. Sebab kesepakatan mereka
(pengingkar dan pengiman ijma’) bahwa nas-nas syari'ah dibangun di atas dasar maslahah, itu tidak
berarti (lazim/mesti/niscaya) bahwa mereka berdua juga sepakat untuk mendahulukan maslahah

Al-Insaf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 40



Al-Insaf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah

Argumentasi dimaksud adalah:

38 L Saadly ¢ OV 2 plaYly ¢ Bly 2 03] gb ¢ Bkl Bley 106 pla ) (oS O
e Gl W lead) e T ade

“Pengingkar ijma" masih mengakui eksistensi maslahah. Ini berarti bahwa
maslahah otoritasnya telah disepakati, sedangkan ijma  masih diperselisihkan.
Berpegang pada yang disepakati tentu lebih utama ketimbang berpegang pada
yang masih diperselisihkan”.

Hal ini diklarifikasi oleh al-Baiti. Apabila yang dia maksud adalah
bahwa pengingkar ijmi’, sebagaimana yang lain, berpendapat bahwa nas-
nas syariat dibangun di atas pondasi maslahah, maka hal itu benar demikian.
Tetapi yang diherankan al-Bati, apa hubungannya dengan asumsi al-Tafi di
atas? Apakah kesepakatan mereka (pengingkar dan pengiman ijma’) bahwa
nas-nas syari'ah dibangun di atas dasar maslahah, itu berarti (lazim) bahwa
mereka berdua juga sepakat untuk mendahulukan maslahah daripada
nas/ijma? Tentu saja tidak. Justru sebaliknya, penganut ijmai” mengakui
otoritas ijma” agar tidak terjerumus dalam hal ini.”#

Tetapi, lanjut al-Bati, apabila yang dimaksud adalah bahwa
pengingkar ijma” berpendapat seperti pendapat al-Tafi tentang maslahah,
maka ini tidak lain adalah kebohongan dan kedustaan ilmiah. Sebab kata
al-Bati, tidak ada satu ulama pun sebelum al-Tafi yang berpendapat
demikian75, baik dari kalangan mayoritas, yakni mereka yang mengakui
ijma atau pun dari kalangan minoritas, yakni pengingkar ijma .7

Betapa pun, al-Tafi di sini lengah terhadap logika berpikirnya
sendiri. ]a meremehkan otoritas ijma’, tetapi di saat yang sama, ia berdalil
ijma". Jadi seolah-olah dia berkata; “Ijma" lebih lemah dari maslahah, sebab
maslahah itu telah di-ijjma” para ulama, sedangkan ijma" tidak di-ijma’.
“Lihatlah” kata al-Buti, “adakah ini muncul dari seorang yang berakal?!”77

d) Kritik keempat

Argumentasi al-Tafi mengenai prioritas dan posisi maslahah yang
dinilainya lebih tinggi dari nas, juga dinilai al-Bati sebagai argumen yang
mengandung mughalatah/logical fallacy, bahkan dengan porsi yang lebih
besar dari sebelumnya.

ketimbang nas/ijma. Demikian kurang lebih yang dapat ditulis dalam mengomentari kritik al-Bati
di atas.

74 Al-Buti, Dawabit al-Maslahah, h., 225.

75 Al-Kawtsari, Magalat al-Kawtsari, h., 200.
76 Al-Buati, Dawabit al-Maslahah, h., 225.

77 Ibid.

Al-Insaf : Jurnal al-Akhwal al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022 | 41



M. Rofigi Hidayatullah

Argumentasi dimaksud adalah:
G i ol Il ey ¢ o 2 o pedll oS N1 3 OO o g ¢ A late a2 o st O,

sl ae sl 086 Lo s o glall BLEN o b ¢ ad ile2 Y ans

“Nas-nas syariat mengandung banyak perselisihan dan kontradiksi. la memicu
perselisihan yang dikecam dalam syariat. Hal ini berbeda dengan maslahah yang
eksistensinya diakui dan disepakati. la menjadi sebab persatuan yang didambakan
dalam syariat, dan tentu saja bertendensi pada yang menyebabkan persatuan lebih
utama”.78

Al-TGft menilai nas-nas syariat mengandung banyak perselisihan dan
kontradiksi. Bagaimana mungkin hal itu dapat terjadi, bukankah ia datang
dari Allah swt.? Apabila benar demikian, niscaya itu adalah bukti terbesar
bahwa ia bersumber dari selain Allah.

Al-Tafi di sini berargumentasi dengan perbedaan-perbedaan yang
terjadi di antara para fuqaha yang diakibatkan oleh nas-nas syariat. Tentu
saja ini tidak nyambung. Sebab perbedaan yang terjadi di antara fugaha itu
tak lain adalah perbedaan dalam cara berpikir dan memahami nas yang
ada, bukan nas-nas itu sendiri yang mengandung banyak perbedaan dan
kontradiksi.

Al-Bati mengibaratkan keadaan al-Tafi dengan tiga orang yang
bingung dalam menentukan arah kiblat untuk kemudian melaksanakan
shalat. Satu berijtihad dan shalat menghadap arah tertentu, sedangkan dua
lagi lainnya berijtihad lalu melaksanakan shalat menghadap arah yang
berbeda sesuai ijtihad masing-masing.

Di sini al-Tafi berkesimpulan kiblat itu berada pada tiga tempat yang
berbeda. Keberadaan kiblat yang berada di tiga tempat berbeda ini
menurut al-Tafi telah menyebabkan tiga orang tadi berbeda pendapat di
manakah arah kiblat tersebut. Demikian al-Bati mengilustrasikan kerangka
berpikir al-Tafi di sini.”

Barangkali ada yang menilai ilustrasi yang disampaikan al-Bati ini
kurang tepat. Sebab boleh jadi yang dimaksud al-Tafi dengan perbedaan
nas-nas syariat, adalah perbedaan pemahaman terhadap nas, bukan
perbedaan nas itu sendiri.

Kemungkinan tersebut disadari oleh al-Buiti, karenanya dia segera
menegaskan bahwa yang dimaksud al-Tafi adalah nas-nas itu sendiri
mengandung pertentangan. Hal ini dibuktikan al-Bati dengan mengajak
memperhatikan kembali ungkapan al-Tafi pada bagian kedua. Di sana ia
tidak mengatakan, “berbeda dengan ‘pemahaman terhadap maslahah’ yang

78 Al-Tufi, Al-Ta'yin fi Syarh al-Arba’in, h., 259.
79 Al-Buati, Dawabit al-Maslahah, h., 226.

Al-Insaf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 42



Al-Insaf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah

eksistensinya diakui dan disepakati”, melainkan ia berkata, “berbeda dengan
‘maslahah’ yang eksistensinya diakui dan disepakati” yang berarti ia sedang
berbicara tentang ‘maslahal’ itu sendiri, demikian
pula—semestinya—dengan nas yang dibicarakan al-Taf1.80

Inilah beberapa kritik yang dapat ditampilkan pada bagian ini
dalam rangka menilik lebih dekat bagian-bagian rapuh pondasi
epistemologis konsep al-Tafi. Bukan sekadar menyingkap kerapuhannya,
kritikan-kritikan ini bahkan dapat meruntuhkan seluruh pondasi-pondasi
epistemologis konsepnya. Kalau konsep ini telah runtuh, maka upaya-
upaya sebagian sarjana muslim modern yang berpijak pada pondasi al-Tafi
tersebut dalam melakukan rekonstruksi hukum Islam juga telah ikut
runtuh.

3. KESIMPULAN

Berdasarkan kajian yang telah dipaparkan di atas, dapat diambil
kesimpulan sebagai berikut:

1. Maslahah menurut al-Tafi merupakan sumber hukum Islam yang otoritatif.
Hal ini didukung oleh banyak dalil, salah satunya adalah ijma'. Maslahah
versi al-Taft ini selain merupakan sumber hukum yang otoritatif, ia juga
memiliki prioritas di atas sumber hukum Islam yang lain, bahkan, ia dapat
mengalahkan nas/ijma' apabila terjadi benturan. Hal ini dia dasarkan pada
asumsinya bahwa, pertama, pengingkar ijma' masih menggunakan maslahah
sebagai sumber hukum. Ini berarti bahwa maslahah otoritasnya telah
disepakati, sedangkan [jma' masih diperselisihkan. Kedua, nas-nas syariah
mengandung banyak perselisihan dan kontradiksi. Ia dapat memicu
perselisihan yang dikecam dalam syariah. Hal ini berbeda dengan maslahah
yang eksistensinya diakui dan disepakati. Ia dapat menjadi sebab persatuan
yang didambakan dalam syariat.

2. Para pakar usul menilai otoritas yang al-Tafi berikan kepada maslahah
merupakan konsekuensi logis dari cara berpikir al-Tafi menilai maslahah
sebagai dalil yang independen. Padahal maslahah sesungguhnya
merupakan suatu nilai universal (ma'na kulli) yang ditarik dari sekumpulan
hukum-hukum secara partikular (juz'iyat al-ahkam) yang berpijak pada
dalil-dalil tafsili. Dan sebagaimana diketahui bahwa kulli tidak memiliki
wujud real/konkret dalam dunia nyata kecuali pada wujud konkret
juz'iyyat-nya. Adapun dalil [jma' yang dikemukakan al-Tafi itu sangatlah
menggelitik. Bagaimana tidak, ketika ia mengatakan; “maslahah otoritasnya
telah disepakati, sedangkan [jma' masih diperselisihkan”, maka itu artinya

80 Ibid.
Al-Insaf : Jurnal al-Akhwal al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022 | 43



M. Rofigi Hidayatullah

ia berkata; “Ijma" lebih lemah dari maslahah, sebab maslahah itu telah di-
ijma’, sedangkan ijma" tidak di-ijma.

. Proposisi-proposisi yang disusun al-Tafi untuk mencapai konklusi bahwa
maslahah  mempunyai otoritas sebagai sumber hukum Islam,
mengakibatkan terjadinya kerapuhan pada kerangka epistemologi konsep
al-Tafi ini, sehingga dapat dengan mudah runtuh. Kalau konsep ini runtuh,
maka sudah merupakan konsekuensi logis/mantigi apabila upaya-upaya
rekonstruksi hukum Islam yang didasarkan pada konsep yang rapuh ini
juga rapuh dan ikut runtuh.

Al-Insaf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 44



Al-Insaf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah

. DAFTAR PUSTAKA

‘Asqallani al- Al-Hafiz Ibn Hajar, Al-Durar al-Kaminah fi ‘Ayan al-Mi'ah al-
Tsaminah, Haydarabad: Da'rah al-Ma'arif al-'‘Utsmaniyyah, 1349 H.

‘Athi al- “Abd Muhammad Ahmad, Al-Fikr al-Siyasi li al-Imam Muhammad
‘Abduh, Cairo: Al-Hay’ah al-Misriyyah li al-Kitab, 1978.

Abduh Muhammad, Risalah al-Tauhid, Cairo: Dar al-Hilal, 1963.

Amidi al- ‘Ali ibn Muhammad, al-Ihkam fi Usul al-Ahkam, Beirut: Dar al-Kitab
al-*Arabi, 1986.

Bati al- Muhammad Sa'id Ramadan, Dawabit al-Maslahah fi al-Syari’ah al-
Islamiyyah, Damaskus: Dar al-Fikr, 2005.

Farmawi al- ‘Abd al-Hayy, Al-Bidayah fi al-Tafsir al-Mawdu i, Cairo: Al-Hadarah
al-"Arabiyyah, 1977.

Ibn al-'Tmad Abi al-Falah al-Hanbali, Syadzarat al-Dzahab fi Ahkbar Man Dzahab,
Beirut: Dar Ihya" al-Turats al-'Arabi, t.th.

Ibn Rajab Zayn al-Din Abi al-Faraj, Tabagat al-Hanabilah, Beirut: Dar al-
Ma'rifah, t.th.

Kawtsari al- Muhammad Zahid, Magalat al-Kawtsari, Kairo: Dar al-Salam, 2015.

Mahalli al- Jalal al-Din, Syarh Jam’ al-Jawami” diterbitkan bersama Hasyiyah al-
Bannani, Bairut: Dar al-Fikr t.th.

Rafigi M. Hidayatullah, “Al-Syaikh Yisuf al-Nabhani, Ara’uhii wa Mawagifuhi
min al-Madrasah al-Islahiyyah”, skripsi tidak diterbitkan, Cianjur:
Fakultas Syari’ah, STAI Imam Syafi'i, 2018.

Sabri Syaikh al-Islam Mustafa, Mawgif al-’Agl wa al-"Ilm wa al-‘Alam min Rabb
al-"Alamin wa ‘Ibadihi al-Mursalin, Kairo: Dar al-Afaq al-'Arabiyyah,
2006.

Subki al- Taj al-Din, Raf' al-Hajib 'an Mukhtasar Ibn al-Hajib, Beirut: *‘Alam al-
Kutub, 1999.

————————— bersama Taj al-Din al-Subki, al-Ibhaj fi Syarh al-Minhaj, Bairut: Dar al-
Kutub al-Imiyah, 2013.

Syatibi al- Ibrahim ibn Musa Abu Ishaq, Al-I'tisam, Beirut: Dar al-Ma'rifah,
t.th.

Tafi al- Najm al-Din Sulayman, Al-Ta'yin fi Syarh al-Arba’in, Bairut: Muassasah
al-Rayyan, 1998.

Zayd Mustafa, al-Maslahah fi al-Tasyri' al-Islamiy wa Najm al-Din al-Tufi, Beirut:
Dar al-Fikr al-"Arabi, 1964.

Al-Insaf : Jurnal al-Akhwal al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022 | 45



