
Al-Inṣāf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah                                             e- ISSN xxxx – xxxx 

www.al-insaf.stai-imamsyafii.ac.id                                                                    p- ISSN 2828-1489 

 

21 

 

Epistemologi Konsep Maṣlaḥah Al-Ṭūfī 

Sebagai Dasar Rekontruksi Hukum Islam 

M. Rofiqi Hidayatullah1 

rofiqi@stai-imamsyafii.ac.id 
STAI Imam Syafi’i Cianjur 

 

Abstrak 

Dalam pergulatan wacana keagamaan kontemporer, konsep 
maṣlaḥah al-Ṭūfī mampu menyita perhatian sejumlah sarjana muslim. 
Hal ini disebabkan karena konsep tersebut dinilai mampu menjawab 
berbagai problematika kekinian yang sedang tumpah dan dilematis. 
Sebuah gagasan yang mencerminkan kelenturan dan keramahan Islam 
dalam berdialog dengan realita. Sebuah gagasan yang kelak dapat 
menjadi jembatan untuk melakukan rekonstruksi hukum Islam (Islamic 
law). Maṣlaḥah, menurut al-Ṭūfī, selain merupakan sumber hukum yang 
otoritatif, ia juga memiliki prioritas di atas sumber hukum Islam yang 
lain, bahkan ia dapat mengalahkan ijmā‛. Hal ini dia dasarkan pada 
asumsinya bahwa, pertama, pengingkar ijmā‛ masih menggunakan 
maṣlaḥah sebagai sumber hukum. Ini berarti bahwa maṣlaḥah otoritasnya 
telah disepakati, sedangkan Ijmā‛ masih diperselisihkan. Kedua, naṣ-naṣ 
syariah mengandung banyak perselisihan dan kontradiksi. Ia dapat 
memicu perselisihan yang dikecam dalam syariah. Jenis penelitian ini 
adalah penelitian pustaka (library research) dengan pendekatan -
uṣūliyyah, artinya pendekatan yang lebih mengakomodir teori-teori uṣūl 
al-fiqh, terlebih yang berkaitan dengan maṣlaḥah. Hasil penelitian ini 
menyimpulkan bahwa konsep maṣlaḥah al-Ṭūfī memiliki beberapa 
kelemahan secara epistemologis. Hal ini akan nampak secara jelas bila 
mengkaji kembali kerangka-kerangka epistemologis yang dibangun al-
Ṭūfī dalam kitab komentarnya (syarḥ) atas hadits Arba‛īn yang ditulis 
Imam Nawawī. Konsep tersebut, selain memiliki pondasi yang rapuh, 
juga ditemukan banyak kontradiksi-kontradiksi epistemologis di 
dalamnya. Dalam kajian uṣūl al-fiqh, satu kontradiksi saja cukup untuk 
meruntuhkan suatu teori atau konsep. Bagaimana bila kontradisi-
kontradiksi tersebut tidak sedikit? Dan bagaimana pula bila konsep itu 
ternyata memang sudah rapuh dari awal? Hal ini setidaknya cukup 
untuk menggugat upaya-upaya sarjana muslim kontemporer dalam 
melakukan rekonstruksi hukum Islam dengan menjembatani teori ini. 

Kata kunci : Maṣlaḥah, al-Ṭūfī, rekonstruksi, pemikiran modern, hukum 
islam 

 



M. Rofiqi Hidayatullah 

Al-Inṣāf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 22  

 

1. PENDAHULUAN 

Perkembangan pemikiran modern hukum Islam (Islamic law) erat 
kaitannya dengan gerakan Iṣlāḥ/reformasi di mesir yang dipelopori oleh 
Jamaluddin al-Afghani dan Muhammad Abduh serta murid-muridnya.1 

Abduh menilai agama secara umum terbagi dalam dua bagian, yaitu 
rinci dan umum. Yang rinci ialah sekumpulan ketetapan Tuhan dan nabi-Nya 
yang tidak dapat mengalami perubahan atau perkembangan, sedangkan yang 
umum merupakan prinsip-prinsip dan kaidah-kaidah yang dapat berubah 
penjabaran dan perinciannya sesuai dengan “kondisi sosial”.2 

Dari sini, Abduh mengecam ulama-ulama pada masanya, bahkan 
ulama-ulama Islam sebelumnya, yang menurut Abduh telah mengharuskan 
masyarakat mereka mengikuti (taqlid) hasil pemahaman ulama-ulama 
terdahulu tanpa menghiraukan perbedaan kondisi sosial. Hal ini, menurut 
Abduh, “mengakibatkan kesukaran bagi masyarakat, bahkan mendorong 
mereka mengabaikan samasekali ajaran agama.”3 

“Keresahan” inilah yang mendorong Abduh untuk mengusulkan 
kepada ulama-ulama di zamannya “agar mereka menghimpun diri dalam 
wadah satu organisasi, yang di dalamnya mereka dapat mendiskusikan soal-
soal keagamaan dan mancari ‘illat (motif) dari setiap ketetapan, sehingga 
suatu hukum yang ditetapkan berdasarkan satu kondisi tertentu, hendaklah 
kondisi tersebut dijelaskan. Bila kondisinya berubah, maka hukum itu juga 
dapat berubah.”4 

Inilah yang saat ini disebut-sebut sebagai “Taghayyur al-Aḥkām bi 
Taghayyur al-Azmān”, artinya hukum islam dapat “berkembang” (berubah) 
sesuai kondisi sosial, dan kondisi sosial dapat pula berkembang sesuai 
tuntutan maslahat.5 

Ini berarti bahwa kemaslahatan berperan besar dalam 
“mengembangkan” hukum islam.  Hal inilah yang mengundang mereka 
melakukan kajian tentang konsep-konsep maṣlaḥah yang diyakini mampu 
mewujudkan mimpi al-Ustādz al-Imām Muhammad Abduh. Pada saat itulah 
mereka menemukan konsep maṣlaḥah Najm al-Dīn al-Ṭūfī. 

 
1 Lihat lebih lanjut tentang Ḥarkah Iṣlāḥiyyah dalam M. Rafiqi Hidayatullah, “Al-Syaikh 

Yūsuf al-Nabhānī, Ārā’uhū wa Mawāqifuhū min al-Madrasah al-Iṣlāḥiyyah”, skripsi tidak diterbitkan 

(Cianjur, Ahwal al-Syakhshiyah: STAI Imam Syafi’i, 2018). 

2 Muhammad Abduh, Risālah al-Tauḥīd, (Cairo: Dār al-Hilāl, 1963), h., 112. 

3 ‘Abd al-‘Athi Muhammad Ahmad, Al-Fikr al-Siyāsī li al-Imām Muhammad ‘Abduh, (Cairo: 

Al-Hay’ah al-Miṣriyyah li al-Kitāb, 1978), h., 152. 

4 Lihat ‘Abd al-Hayy al-Farmawi, Al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mawḍū`ī, (Cairo: Al-Ḥaḍārah al-

‘Arabiyyah, 1977), h., 23-24. 

5 Lihat penjelasan kaidah ini dan bantahannya dalam buku Muhammad Sa‛īd Ramaḍān al-

Būṭī, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah fī al-Syarī’ah al-Islāmiyyah, (Beirut: Mu`assasah al-Risālah), h., 280-292. 



Al-Inṣāf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah 

Al-Inṣāf : Jurnal al-Akhwāl al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022  | 23  
 

Barangkali Muhammad Rasyīd Riḍa, sahabat sekaligus murid Abduh, 
dapat disebut sebagai orang pertama yang mengamini seruan gurunya ini. 
Hal ini dia buktikan dengan mempublikasikan tulisan-tulisan al-Ṭūfī dalam 
majalah al-Manār edisi X6, kemudian disusul oleh sejumlah sarjana muslim 
progressif lain setelahnya. 

Hingga saat ini, konsep maṣlaḥah al-Ṭūfī tersebut masih menyita 
perhatian sejumlah sarjana muslim. Hal ini dikarenakan konsep tersebut 
dinilai mampu menjawab berbagai problematika kekinian yang sedang 
tumpah dan dilematis. Sebuah gagasan yang mencerminkan kelenturan Islam 
dalam berdialog dengan realita. Sebuah gagasan yang mampu mendewasakan 
kerangka berpikir keislaman dalam menyikapi problem-problem 
kontemporer. Sebuah konsep yang kelak dapat menjadi jembatan untuk 
melakukan rekonstruksi hukum islam. 

Pengabaian terhadap konsep ini dinilai oleh sejumlah sarjana muslim 
sebagai “pemasungan” terhadap Islam dalam keabadian dan kekakuan teks 
serta memberi peluang agar Islam dinilai gagap adaptasi dengan 
perkembangan zaman. Dan tentu saja ini tidak sesuai dengan spirit dan 
prinsip Islam yang merupakan agama raḥmatan li al-ʽālamīn.7 

 Pemikiran al-Ṭūfī ini menjadi semakin menarik saat ditemukan bahwa 
sosok al-Ṭūfī masih dapat disejajarkan dengan ulama-ulama klasik yang lain 
di dalam madzhab Ḥanbalī (wafat tahun 716 H.). Namun walaupun demikian, 
dia tidak segan untuk menawarkan perluasan horizon dalam kajian uṣūl al-
fiqh, meskipun dengan begitu dia harus berselisih dengan para ulama uṣul 
yang lain. 

 Sisi menarik terakhir ini kemudian menjadi salah satu dalih atau alasan 
pembenaran bagi sejumlah sarjana muslim terlebih pegiat diskursus 
rekontruksi uṣūl al-fiqh. 

 Puncak dari gagasan al-Ṭūfī tersebut adalah “taqdīm al-maṣlaḥah ‘alā al-naṣ 
wa al-ijmā’” (mendahulukan kemaslahatan manusia daripada teks suci dan 
konsensus para mujtahid) sebagai sebuah pembuktian akan otoritas maṣlaḥah 
sebagai sumber hukum Islam yang independent serta prioritasnya di atas 
segala sumber hukum Islam yang lain.8 

 Dalam rangka mencapai kesimpulan ini, al-Ṭūfī merangkul semua sumber 
hukum Islam yang pernah dinyatakan sepanjang sejarah kodifikasi uṣūl al-fiqh. 
Menurutnya, sumber hukum Islam, setelah dianalisis, tidak lebih dari 

 
6 Lihat Ahmad Hājj Muhammad ‘Utsmān dalam kata pengantarnya terhadap kitab al-

Ta’yīn fi Syarḥ al-Arba’īn karya al-Ṭūfī, hal,. 19. 

7 QS. Al-Anbiyā`: 107. 

8 Najm al-Dīn al-Ṭūfī, Kitāb al-Ta’yīn fi Syarḥ al-Arba’īn, (Bairut: Muassasah al-Rayyān, 

1998), h., 238-239. 



M. Rofiqi Hidayatullah 

Al-Inṣāf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 24  

 

sembilan belas sumber9. Dan di antara sembilan belas sumber yang ada, baik 
yang masih diperselisihkan maupun yang telah disepakati, menurut al-Ṭūfī, 
naṣ dan ijmā’-lah yang merupakan sumber terkuat. 

Lebih lanjut, menurut al-Ṭūfī, jika naṣ dan ijmā’ merupakan dalil 
terkuat, lalu maṣlaḥah―dengan beberapa alasan dan argumen tertentu10―harus 
diprioritaskan ketimbang naṣ dan ijmā’ manakala terjadi benturan (taʽāruḍ), 
maka itu berarti bahwa maṣlaḥah lebih kuat daripada naṣ dan ijmā’ yang juga 
berarti bahwa maṣlaḥah adalah sumber terkuat dan tertinggi di antara sumber-
sumber yang lain.11 Sebab, hanya yang lebih kuatlah yang dapat mengalahkan 
yang terkuat, dengan kata lain, sesuatu yang tadinya dipandang paling kuat, 
kini tidak lagi boleh disebut yang terkuat, sebab dia sudah kalah, dan sudah 
tentu yang mengalahkannya disebut paling kuat dan gagah.12 

Dari sinilah al-Ṭūfī sampai pada kesimpulan bahwa maṣlaḥah memiliki 
otoritas untuk menentukan hukum bahkan ia menduduki prioritas tertinggi 
sehingga konsekuensinya ia harus diunggulkan dari sumber-sumber hukum 
yang lain, termasuk al-Qurˋan dan al-Sunnah, manakala terjadi taʽāruḍ. 

Maṣlaḥah yang sedang dibicarakan al-Ṭūfī ini tentu saja bukanlah 
maṣlaḥah mursalah. Sebab, sesuai definisinya, maṣlaḥah mursalah merupakan 
maṣlaḥah yang tidak didukung dan tidak pula ditolak oleh naṣ. Maka 
bagaimana mugkin maṣlaḥah―yang tidak didukung dan tidak pula ditolak 
oleh naṣ (mursalah)―tiba-tiba diklam telah bertentangan (taʽāruḍ) dengan naṣ?! 

Konsep ini tentu saja sulit diterima oleh para ulama. Sebab, selain 
karena di dalam gagasannya ini ditemukan banyak kesangsian (isykāl), juga 
karena di balik konsep ini terdapat unsur memberikan hak tasyrī’ (menyusun 

 
9 Kesembilan belas sumber tersebut yaitu: 1. Al-Qurˋan, 2. Al-Sunnah, 3. Ijmāʽ al-Ummah, 4. 

Ijmāʽ Ahl al-Madīnah, 5. Al-Qiyās, 6. Qawl al-Saḥābī, 7. Al-Maṣāliḥ al-Mursalah, 8. Al-Istiṣḥāb, 9. Al-

Barā`ah al-Aṣliyyah, 10. Al-ʽAwā`id, 11. Al-Istiqrāˋ, 12. Sadd al-Dzarīʽah, 13. Al-Istidlāl, 14. Al-Istiḥsān, 

15. Al-Akhdz bi al-Akhaff, 16. Al-ʽIṣmah, 17. Ijmāʽ Ahl al-Kūfah, 18. Ijmāʽ ʽAsyrah, 19. Ijmāʽ al-Khulafāˋ al-

Arbaʽah. Lihat al-Ta’yīn fi Syarḥ al-Arba’īn, h., 238-239. 

10 Pendapat ini didasarkan pada dua argumen, Pertama, pengingkar ijmā` masih 

menggunakan maṣlaḥah sebagai sumber hukum. Ini berarti bahwa maṣlaḥah otoritasnya telah 

disepakati, sedangkan ijmā` masih diperselisihkan. Berpegang pada yang disepakati tentu lebih 

utama ketimbang berpegang pada yang masih diperselisihkan. Kedua, naṣ-naṣ syariah 

mengandung banyak perselisihan dan kontradiksi. Ia dapat memicu perselisihan yang dikecam 

dalam syariah. Hal ini berbeda dengan maṣlaḥah yang eksistensinya diakui dan disepakati. Ia dapat 

menjadi sebab persatuan yang didambakan dalam syariat. Tentu saja bertendensi pada yang 

menyebabkan persatuan lebih utama. Lihat al-Ta’yīn fi Syarḥ al-Arba’īn, h., 239. 

11 al-Ṭūfī, Kitāb al-Ta’yīn,… h., 239. 

12 Lihat definisi maṣlaḥah mursalah dalam: Taqī al-Dīn al-Subkī dan Tāj al-Dīn al-Subkiy, al-

Ibhāj fī Syarḥ al-Minhāj, (Bairut: Dār al-Kutub al-‘lmiyah, 2013), vol., 4, h., 147. Al-Qāḍī ‘Aḍud al-Ījī, 

Syarḥ Mukhtaṣar al-Muntahā al-Uṣūlī, (Bairut: Dār al-Kutub al-‘lmiyah, 2004) vol,. 4, h., 578. Jalāl al-

Dīn al-Mahallī, Syarh Jam’ al-Jawāmi’ diterbitkan bersama Hāsyiyah al-Bannānī, (Bairut: Dār al-Fikr 

t.th.), vol., 2, h., 284. 



Al-Inṣāf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah 

Al-Inṣāf : Jurnal al-Akhwāl al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022  | 25  
 

hukum syariat) kepada manusia. Hal ini dikarenakan, bila yang dimaksud 
dengan maṣlaḥah di sini adalah maṣlaḥah dunyawiyah (kemaslahatan dunia), 
maka tidak jarang manusia menilai sesuatu itu baik, padahal menurut Allah 
SWT itu sebaliknya13. Dan jika yang dimaksud dengan maṣlaḥah adalah 
maṣlaḥah syarʽiyyah maka tidak ada cara lain umtuk mengetahuinya―bahkan 
menurut kelompok Muʽtazilah yang dikenal sangat memperluas peranan 
akal―kecuali dengan syariʽah.14 

 Maka dengan demikian, menjadikan maṣlaḥah sebagai sesuatu yang dapat 
membentur dan mengalahkan al-Qurˋan dan al-Sunnah, berarti telah 
menggugat otonomi nuṣūṣ al-syarîʽah sebagai sumber hukum Islam serta 
memberi peranan akal untuk menjangkau maṣlaḥah syarʽiyyah. Hal ini tak lain 
kecuali memberi peranan manusia untuk menciptakan hukum Islam. 

 Memberikan hak tasyrī’ kepada manusia berarti telah merenggut otoritas 
Tuhan sebagai Syāri’ (pembentuk syariat). Karena hak tasyrī’ merupakan 
domain Tuhan semata. Padahal tidak ada seorang ulama pun yang 
menggugat, bahkan mu’tazilah sekalipun bahwa “lā hukma illā li Allāh”, yang 
artinya Dia-lah Yang Maha Esa dalam tasyrī’-nya setelah diutusnya seorang 
rasul, yang berarti bahwa manusia dalam keadaan ini tidak punya peran 
sedikit pun dalam hal tasyrī’.15 

 Inilah agaknya mengapa konsep al-Ṭūfī ini tidak begitu mendapat 
perhatian dari para pakar uṣūl al-fiqh klasik, karena itu penulis merasa sangat 
kesulitan―kalau enggan berkata tidak mungkin―untuk mengidentifikasi 
komentar-komentar para ulama semasanya terhadap konsep tersebut. 

Benar konsep ini tidak menarik perhatian para pakar uṣūl al-fiqh klasik, 
tetapi ketika konsep ini digulirkan di zaman sekarang, banyak sarjana muslim 
yang mengamininya. Akhirnya, konsep ini dihadirkan dan didiskusikan 
kembali―bahkan dikembangkan sedemikian rupa―untuk kemudian dijadikan 
dasar rekonstruksi teori hukum Islam demi merespon krisis dan stagnasi 
hukum Islam modern. 

 Selama ini kajian tentang pemikiran al-Ṭūfī, sepanjang penelusuran penulis 
terhadap tulisan-tulisan tentang al- Ṭūfī di Indonesia, lebih fokus pada 
penyajian konsep itu sendiri ―sambil berupaya mengetengahkan inovasi-
inovasinya yang mampu mewarnai panorama kajian fiqh kontemporer― 
secara tidak kritis. Selama ini belum ada yang fokus menyingkap hal-hal yang 
masih menyelimuti bagian-bagian yang dinilai sangat sensitif untuk 

 
13 Surah al-Baqarah, ayat 216 yang berbunyi: 

  للّ َّ ٱوَ  ل كَّم    اشَة   وَهَّوَ  ائ شَي تَُّ  ُّواْ  أنَ  وَعَسَى    ل كَّم    اخَير   وَهَّوَ  ا ئشَي  ةَهَّواْ تَك    أنَ وَعَسَى   
 2١٦ لَمَّونَ تََع   لَا  وَأنَتَّم   لَمَّ يََع 

14 Lihat Muhammad Zāhid al-Kawtsari, Maqālāt al-Kawtsari, (Cairo: Dār al-Salām, 2015) h., 

199. 

15 Syaikh al-Islām Muṣṭafā Ṣabrī, Mawqif al-‘Aql wa al-‘Ilm wa al-‘Ālam min Rabb al-‘Ālamīn 

wa ‘Ibādihī al-Mursalīn, (Cairo: Dār al-Āfāq al-‘Arabiyyah, 2006) vol., 4, h., 338-339. 



M. Rofiqi Hidayatullah 

Al-Inṣāf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 26  

 

kemudian disentuh secara kritis. Kalau pun ada yang mengkritik, maka 
kritikannya justru karena konsep al-Ṭūfī ini masih dinilai nanggung dalam 
mewacanakan rekontruksi uṣūl al-fiqh.16 

2. PEMBAHASAN 

Setting Historis Kehidupan Dan Mazhab Najm Al-Dīn Al-Ṭūfī 

Setiap pemikiran tentu dipengaruhi oleh banyak faktor, seperti tingkat 
intelegensi, kecendrungan pribadi, latar belakang pendidikan dan lain 
sebagainya. Memahami hal-hal tersebut adalah mutlak guna memahami hasil 
pemikiran seseorang, dan ini pada gilirannya dapat mengantar kepada 
penilaian terhadap pendapat yang dikemukakan itu, serta batas-batas 
kewajarannya untuk dianut dan ditolak. 

 Tidak seperti biografi tokoh pada umumnya, pembahasan mengenai 
riwayat hidup al-Ṭūfī kali ini hanya akan difokuskan pada sisi kehidupannya 
yang diduga menjadi faktor munculnya pemikiran al-Ṭūfī yang nyeleneh itu.  

Al-Ṭūfī nama lengkapnya adalah Sulayman ibn ‛Abd al-Qawī al-Ṭūfī. 
Sebutan al-Ṭūfī ini merupakan nisbah kepada Ṭūfā, nama sebuah desa di dekat 
Baghdad yang menjadi tempat kelahirannya.17 Menurut Ibn Hajal al-
‛Asqalani, dia dilahirkan pada tahun 657 H.18 

 Secara fiqh al-Ṭūfī adalah seorang Hanbali, namun ia tidak konsisten 
dengan kaidah-kaidah fiqh dan usul ke-hanbali-annya. Salah satu bukti 
ketidak-konsistenan al-Ṭūfī adalah pemikirannya mengenai konsep maṣlaḥah.19 

 Para sarjana muslim kontemporer boleh menilai Al-Ṭūfī, menyangkut 
konsep maṣlaḥahnya ini, sebagai seorang yang punya nyali menerapkan 
kebebasan berpikir dengan melakukan sesuatu yang mereka istilahkan 
dengan rekontruksi dasar epistemologi hukum Islam atau usul al-fiqh. 
Namun tidak demikian dengan para ulama dan pakar sejarah yang menulis 
riwayat hidup al-Ṭūfī, tak satupun dari mereka menilainya demikian. Bahkan 

 
16 Lihat misalnya buku Muhammad Roy Purwanto yang berjudul “Dekontruksi Teori 

Hukum Islam, Kritik terhdap Teori Maṣlaḥah Najmuddin al-Tufi” (Yogyakarta: Kaukaba Dipantara, 

2014). 

17 Lihat Zayn al-Dīn Abi al-Faraj Ibn Rajab al-Hanbalī, Ṭabaqāt al-Ḥanābilah, (Beirut: Dār al-

Ma‛rifah, t.th.), vol., 4. h., 366-370. Abi al-Falāh Ibn al-‛Imād al-Hanbalī, Syadzarāt al-Dzahab fī 

Ahkbār Man Dzahab, (Beirut: Dār Ihyaā` al-Turāts al-‛Arabī, t.th.), vol., 6. h., 39-40 . Muṣṭafā Zayd, 

al-Maṣlaḥah fī al-Tasyrī‛ al-Islāmiy wa Najm al-Dīn al-Tūfī, (Mesir: Dār al-Yusr, t.th), h., 45-46. Khayr 

al-Dīn al-Zarikli, al-A‛lām Qāmūs Tarājim, (Beirut: Dār al-‛Ilm li al-Malāyīn, 2002), vol., 3. h., 127. 

Muhammad Sa‛īd Ramaḍān al-Būṭī, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah fī al-Syarī’ah al-Islāmiyyah, (Damaskus: Dār 

al-Fikr, 2005), h., 216. 

18 Terdapat perselisihan di antara para ulama mengenai tahun kelahiran al-Ṭūfī. Menurut 

Ibn Hajar, al-Ṭūfī lahir pada tahun 657 H. Sedangkan menurut Ibn al-‛Imād, al-Ṭūfī diperkirakan 

lahir antara tahun 673-679. Periksa, Muṣṭafā Zayd, al-Maṣlaḥah, h., 67-68. 

19 Al-Būṭī, Dawābiṭ ….,h 216. 



Al-Inṣāf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah 

Al-Inṣāf : Jurnal al-Akhwāl al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022  | 27  
 

sebaliknya, ditemukan komentar mereka yang mengisyaratkan bahwa al-Ṭūfī 
termasuk dalam kategori seorang alim yang tidak mampu menguasai dan 
mengendalikan ilmu serta hapalan yang dimilikinya. Sebagai contoh adalah 
komentar al-Kamal Ja'far yang dinukil Ibn Hajar. Ia menyatakan, 

 .  الفهم في منها أكثر الحفظ في قوته كانت

 “Kemampuannya dalam menghimpun ilmu lebih tinggi daripada 
kemampuannya dalam memahaminya”.20 

 Adapun secara akidah, al-Ṭūfī masih bisa dinilai berada di bawah naungan 
Ahlussunnah. Namun sebagaimana gaya bermazhabnya dalam fiqh, al-Ṭūfī 
juga tidak konsisten pada prinsip-prinsip dasar Ahlussunnah. Dia cendrung 
ber-Syi'ah, bahkan tidak hanya itu, dia juga menganut sebagian paham 
Rafīḍah.21 

 Ibn Rajab al-Ḥanbalī berkata: 

 .  السنة عن منحرفا شيعيا وكان

“Ia adalah seorang Syi'ah yang menyimpang dari Sunnah”.22 

 Ibn al-‘Imād menukil dari Ahmad ibn Maktum bahwa al-Ṭūfī dikenal 
sebagai menganut Rafīḍah dan masyhur dalam pelecehannya terhadap Abū 
Bakr, putrinya ‘Ā`isyah, serta sahabat-sahabat yang lain. Dalam hal ini ia 
memiliki beberapa gubahan syair yang ditulis tangannya sendiri lalu dinukil 
oleh sebagian rekan dan sahabatnya. Di antara syairnya adalah bait berikut: 

 خلافت    في  شك  من  بين  كم
 

 الل   إنَ    قيََ   من  وبَين 
 

“Betapa jauh perbedaan antara orang yang diragukan kekhilafahannya dengan 

orang yang sempat disebut-sebut sebagai Allah”. 

Akibatnya, ia diadili di hadapan Qāḍī Ḥanābilah, Sa‛d al-Dīn al-Ḥāritsī 
untuk kemudian dijatuhi hukuman.23 

Berkaitan dengan akidahnya, al-Būṭī menegaskan bahwa para penulis 
riwayat hidup al-Ṭūfī semuanya sepakat dalam empat hal: 

1. Bahwa ia penganut paham Rāfīḍah 

 
20 Al-Ḥāfiẓ Ibn Hajar al-‘Asqallānī, Al-Durar al-Kāminah fī ‘Ayān al-Mi`ah al-Tsāminah, 

(Haydarabad: Dā`rah al-Ma‛ārif al-‛Utsmāniyyah, 1349 H), vol., 2. h., 154. 

21 Lihat: Ibn Rajab, Ṭabaqāt al-Ḥanābilah, vol., 4. h., 368. Ibn al-‛Imād, Syadzarāt al-Dzahab, 

vol., 6. h., 39-40. Al-Būṭī, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah, h., 216. 

22 Ibn Rajab, Ṭabaqāt…, h., 368 

23 Ibn al-‛Imād, Syadzarāt al-Dzahab, vol., 6. h., 39-40. 



M. Rofiqi Hidayatullah 

Al-Inṣāf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 28  

 

2. Bahwa ia pernah dijatuhi hukuman akibat paham Rafīḍahnya 

Bahwa ia memiliki beberapa gubahan syair yang memiliki karakter 
akidah Syi’ah 

Bahwa setelah hukuman selesai, ia pergi menuju Qaws, di sana ia 
tinggal bersama orang Nasrani.24 

 Berbeda dengan al-Būṭī, Muṣṭafā Zayd dalam bukunya, al-Maṣlaḥah 
fi al-Syari'ah al-Islamiyah, menyatakan bahwa hanya ada satu penulis di antara 
penulis riwayat al-Ṭūfī yang menilai al-Ṭūfī sebagai Syi'ah, yaitu Ibn Rajab 
saja.25 

Pernyataan Muṣṭafā Zayd ini tentu saja tidak dapat diterima. Sebab, Ibn 
al-‘Imād, sebagaimana disebut di atas, juga menulis demikian. Bahkan apa 
yang ditulis Ibn al-‘Imād dalam Syadzarāt al-Dzahab-nya tidak kurang pedas 
daripada yang disampaikan Ibn Rajab. 

 Ibn al-‘Imād menulis: 

 إحدى  هذه     رافضي  حن لي  أشعةي:    ن س   في  قا   إن   حتى     السنة   عن  الاعتقا   في  منحةفا  شيعيا  كل   ذلك  مع  وكان
 أرواح في الواصب العذا  سماه كتاب   صنف  ن إ حتى   تصاني   من كثير  في بها يلوح   قصائد الةف  في ل  ووجد   العبر

 .  النواصب
“Selain itu ia juga seorang Syi'ah yang sesat dalam akidah, menyimpang dari 
Ahlussunnah. Bahkan ia sendiri yang memperkenalkan identitasnya, ia berkata: 
Asy‛arī Hanbalī Rāfiḍī, hādzihī iḥdā al-‘ibar/saya seorang Asyari, Hanbali, pun juga 
Rafidi. Inilah salah satu teladan (yang pantas ditiru). Selain itu dia juga punya 
banyak syair bepaham Rafīḍah yang dia lambaikan di berbagai karyanya. Bukan itu 
saja, bahkan dia punya buku yang dinamainya al-‘Adzāb al-Wāṣib ‘alā Arwāḥ al-
Nawāṣib.”26 

Pernyataan ini lalu ditandaskan Ibn al-‘Imād dengan menukil 
pernyataan Aḥmad ibn Maktūm yang belum lama disebutkan di atas. 

Muṣṭafā Zayd bukan tidak membaca kitab Ibn al-‘Imād ini, bahkan 
sebaliknya, dia menjadikan Syadzarāt al-Dzahab karya Ibn al-‘Imād sebagai 
referensi utama dalam menulis tarjamah (biografi) al-Ṭūfī dalam bukunya. 

Namun begitu, kata al-Būṭī, ia seolah-olah tidak mau tahu apa yang telah 
ditulis Ibn al-‘Imād mengenai paham akidah yang dianut al-Ṭūfī. Bukan 
menampilkan sikap keras Ibn al-‘Imād kepada al-Ṭūfī, Muṣṭafā Zayd malah 

 
24 Al-Būṭī, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah, h., 217. 

25 Muṣṭafā Zayd, al-Maṣlaḥah, h., 51. 

26 Ibn al-‛Imād, Syadzarāt al-Dzahab, vol., 6 h., 39. 



Al-Inṣāf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah 

Al-Inṣāf : Jurnal al-Akhwāl al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022  | 29  
 

menukil darinya satu pernyataan yang mengesankan bahwa Ibn al-‘Imād 
memberi penilaian positif terhadap al-Ṭūfī.27 

Muṣṭafā Zayd menulis dalam bukunya, “Ibn Rajab, pada permulaan 
biografi al-Ṭūfī, menyebutkan bahwa al-Ṭūfī adalah sosok yang baik, shalih, pakar 
fiqh, usul fiqh, dan pakar di berbagai bidang ilmu lainnya. Demikian pula yang 
dikatakan Ibn al-‘Imād ketika menulis biografinya”.28 

Menurut al-Būṭī, Muṣṭafā Zayd memang sengaja berupaya menjauhkan 
al-Ṭūfī dari kesan Syi'ah dan Rafīḍah yang diciptakan al-Ṭūfī. Upaya ini 
ditempuhnya dengan mengemukakan argumentasi bahwa Syi’ah sendiri 
tidak mengakui al-Ṭūfī sebagai bagian dari mereka, ini sebabnya nama al-
Ṭūfī tidak dicantumkan dalam kamus biografi (ṭabaqāt) tokoh-tokoh Syi’ah.29 

Sepintas argumen ini terlihat logis, tetapi bila diperhatikan lagi paparan 
di bagian awal bab ini, terlihat bagaimana dia tidak pernah konsisten pada 
mazhab apapun. Kalau dia, dalam statusnya sebagai seorang Sunnī, tidak 
pernah konsisten pada prinsip-prinsip Sunnah, maka apa yang 
menghalanginya untuk tidak konsisten juga pada prinsip-prinsip Syī‛ah 
dalam statusnya sebagai seorang Syī‛ī?! 

Hal inilah yang membuat orang Syi’ah menolak al-Ṭūfī dikelompokkan 
dalam jajaran ulam Syi’ah.30 

Al-Būṭī dalam kitabnya Dawābiṭ al-Maṣlaḥah menukil respon ‘Abd al-
Ḥusayn Syaraf al-Dīn―salah satu tokoh Syi’ah kontemporer yang menganut 
mazhab Imamiyah―terhadap statemen Ma’ruf al-Dawālībī mengenai 
penisbatan teori maṣlaḥah al-Ṭūfī ini kepada Imamiyah. 

 Setelah menjelaskan bahwa Syi’ah Imamiyah sepakat (ijma’) bahwa 
maṣlaḥah tidak dapat mentakhṣīṣ naṣ yang bersifat ‘umūm dan tidak pula 
dapat men-taqyīd naṣ yang bersifat muṭlaq kecuali maṣlaḥah tersebut telah 
mendapat konfirmasi dari naṣ syar‛ī. Karena itu apabila maṣlaḥah tersebut 
tidak memperoleh konfirmasi dari naṣ maka maṣlaḥah semacam ini, dalam 
pandangan Syi’ah tidak ada artinya―setelah menjelaskan pandangannya 
tersebut—‘Abd al-Ḥusayn mengatakan: 

  في   الإمامية   عن  نقل   ما  تدارك  إلى   الل  ح ظ   الدواليبي  الأستاذ  نن    أن  علينا  لزاما  نةى     ال حث  هذا  نختم  أن  وق  
     ل   صحة   لا  مما  هذا  فإن     القطعية   النصوص   على  إياها  وتقديمنم   المةسلة   بلمصالح  الأخذ  من     ال ق   أصو   كتاب 

 .  أوزاره  تُملنا خصومنا زالت ما الذين الغلا  من الطوفي وسليمان

 
27 Al-Būṭī, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah, h., 217. 

28 Muṣṭafā Zayd, al-Maṣlaḥah, h., 72. 

29 Al-Būṭī, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah, h., 217. 

30 Ibid. 



M. Rofiqi Hidayatullah 

Al-Inṣāf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 30  

 

 “Sebelum pembahasan ini diakhiri, kami memandang perlu untuk mengajak 
Ma’ruf al-Dawālībi agar mengoreksi lagi apa yang telah dia nisbatkan kepada 
mazhab Imamiyah dalam kitab uṣul al-fiqh-nya tentang maṣlaḥah bahwa 
Imamiyah mendahulukannya daripada naṣ qaṭ‛ī. Hal ini sama sekali tidak benar. 
Adapun Sulayman al-Ṭūfī, dia termasuk kelolmpok ekstremis yang hingga saat ini 
pihak musuh terus-menerus membebani kami dosa-dosa yang telah 
diperbuatnya.”31 

Hal ini cukup kiranya untuk membuktikan bahwa al-Ṭūfī termasuk 
bagian dari Syi’ah. Sebab ‘Abd al-Ḥusayn, ketika menolak penisbatan konsep 
maṣlaḥah-nya kepada mazhab Imamiyah, tidak menolak penilaian para 
ulama terhadap al- Ṭūfī sebagai Syi’ah. Ia hanya membantah penisbatan 
konsep itu kepada Imamiyah. 

Analisis Epistemologis Konsep Maṣlaḥah Al-Ṭūfī 

Rupanya konsep maṣlaḥah ini, tidak dipresentasikan al-Ṭūfī dalam kitab 
yang biasanya ditulis untuk membahas semacam konsep itu, yakni ushul fiqh. 
Melainkan konsep tersebut justru dipresentasikan al-Ṭūfī dalam kitab hadits, 
yakni ketika mengomentari (mensyarah) kitab al-Arba‛īn al-Nawawiyyah pada 
hadits ke-32.32 

Hadits ke-32 ini diriwayatkan oleh Abū Sa‛īd al-Khudrī ra. Dalam hadits 
ini Rasulullah saw. bersabda: 

ضةار  ولا ضةر لا  

 Artinya: “Tiada kemudaratan dan tiada saling memudaratkan.” 

Dalam menjelaskan hadits ini, al-Ṭūfī menempuh metode analisis (taḥlīlī), 
yaitu dengan membahas hadits ini ditinjau dari seluruh aspeknya (riwāyah wa 
dirāyah). Dimulai dari mata rantai sanad yang meliputi cara baca nama perawi 
dan kualitas periwayatannya; disusul dengan menjelaskan beberapa 
kosakatanya; dan diakhiri dengan pembahasan makna dan kandungannya. Di 
bagian terakhir inilah al-Ṭūfī mempresentasikan gagasannya.33 

Secara sanad hadits ini dinilai sebagai hadits ḥasan. Diriwayatkan oleh Ibn 
Majah dan al-Dāraquṭni secara musnad, serta Imam Malik dalam Muwaṭṭa`-nya 
secara mursal34 dengan menjatuhkan Abū Sa‛īd dari mata rantai.35 

 
31 Ibid, h., 218. 

32 Al-Ṭūfī, Al-Ta’yīn fi Syarḥ al-Arba’īn, h., 234-280. 

33 Ibid., h., 234. 

34 Di sini al-Ṭūfī menjelaskan arti masing-masing musnad dan mursal. Keduanya 

merupakan istilah bagi suatu hadits dalam kualitas tertentu. Musnad adalah hadits yang sanadnya 

tersambung dan tidak ada satu perawi pun yang jatuh dari rangkayan mata rantai sanad. Adapun 

mursal itu ada dua versi, versi pakar hadits dan versi pakar usul. Menurut yang pertama mursal 

adalah suatu hadits yang jatuh dari mata rantai sanadnya seorang sahabat, sedangkan menurut 



Al-Inṣāf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah 

Al-Inṣāf : Jurnal al-Akhwāl al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022  | 31  
 

Hadits ini pada mulanya dinilai lemah, tetapi kualitasnya meningkat 
akibat mendapat suport dari hadits-hadits lain yang semakna.36 

Sehubungan dengan kosakata, al-Ṭūfī menjelaskan bahwa di dalam sabda 
nabi saw., “la ḍarār wa la ḍirār” terdapat pembuangan (hadzf) beberapa kata. 
Apabila kata yang dibuang tersebut disisipkan, maka akan berbunyi: 

 .  أحد مع ضةار فع  ولا    بأحد ضةر إلحاق أو لحوق لا

 Artinya: “Tiada penimpaan kemudaratan kepada orang lain dan tiada saling 
berbuat kemudaratan dengan orang lain”.37 

 Dengan demikian, hadits tersebut memiliki arti sebagai berikut: 

 .   مخصص خاص بموجب إلا شةعا ضةر لحوق لا

 Artinya: “Tiada suatu penimpaan kemudaratan dalam syariat kecuali apabila ada 
legalitas (mūjab) khusus dari syariat itu sendiri”.38 

Kata “syar‛an/dalam syariat” disisipkan untuk menjelaskan bahwa 
ketiadaan penimpaan mudarat ini hanya berlaku dalam kaitannya dengan 
hukum syariat, bukan secara hukum alam. Bukankah kemudaratan dan 
kesulitan (ḍarār/ḍirār) adalah hal yang sulit―bila enggan berkata tidak 
dapat―dihindari manusia dalam kehidupan sehari-harinya?!39 

Adapun pengecualian (istitsnā`) adanya kemudaratan (ḍarār/ḍirār) bila ada 
legalitas khusus dari syariat, maka ini sudah merupakan keharusan. Bukankah 
banyak sekali hukum syariat yang mengandung kemudaratan (ḍarār), seperti 
had dan sangsi-sangsi dalam Islam?! Tetapi semua itu mendapat legalitas dari 
naṣ/teks syariat. Hal ini jelas boleh secara ijmā`.40 

 Dengan demikian disimpulkan bahwa “kemudaratan (ḍarār/ḍirār) hanyalah 
wajib ditolak apabila berkaitan dengan hukum-hukum syariat kecuali hukum 
yang telah dikecualikan dengan naṣ/teks secara khusus”.41 

Hadits ini menurut al-Ṭūfī menunjukkan bahwa ri’āyah al-maṣlaḥah 
(pemeliharaan maṣlaḥah) merupakan kenyataan yang harus didahulukan 

 
yang kedua, siapa pun yang jatuh, maka haditsnya dinamai mursal. Lihat al-Ṭūfī, Al-Ta’yīn fi Syarḥ 

al-Arba’īn, h., 234. 

35 Al-Ṭūfī, Al-Ta’yīn fi Syarḥ al-Arba’īn, h., 234. 

36 Ibid., h., 235. 

37 Ibid., h., 236. 

38 Ibid. 

39 Ibid. 

40 Ibid. 

41 Ibid., h., 237. 



M. Rofiqi Hidayatullah 

Al-Inṣāf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 32  

 

daripada 19 sumber hukum (dalil-dalil hukum) lainnya. Kesembilan belas 
sumber hukum tersebut adalah42: 

1. Al-Kitāb; 

2. Al-Sunnah; 

3. Ijmā` al-Ummah; 

4. Ijmā` Ahl al-Madīnah; 

5. Al-Qiyās; 

6. Qawl al-Saḥābī; 

7. Al-Maṣāliḥ al-Mursalah; 

8. Al-Iṣtisḥab; 

9. Al-Barā`ah al-Aṣliyyah; 

10. Al-‘Awā`id; 

11. Al-Istiqrā`; 

12. Sadd al-Dzarī‛ah; 

13. Al-Istidlāl; 

14. Al-Istiḥsān; 

15. Al-Akhdz bi al-Akhaff; 

16. Al-‘Ismah; 

17. Ijmā` Ahl al-Kūfah; 

18. Ijmā` al-‘Asyrah; 

19. Ijmā` al-Khulafā` al-Arba’ah. 

Al-Ṭūfī, sebagaimana ulama lain, menilai naṣ dan ijmā` sebagai sumber 
hukum tertinggi di antara 19 sumber hukum di atas. Namun, kata al-Ṭūfī, naṣ 
dan ijmā`, sebagai mana sumber hukum lainnya, juga dapat mengalami 
kontradiksi (ta‛āruḍ), baik itu dengan maṣlaḥah atau pun dengan sumber hukum 
yang lain.43 

Hal ini mengantarkan al-Ṭūfī agar mengkategorisasi keadaan naṣ dan ijmā` 
dalam kaitannya dengan maṣlaḥah, kepada dua kategori; 

 
42 Ibid. 

43 Ibid. 



Al-Inṣāf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah 

Al-Inṣāf : Jurnal al-Akhwāl al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022  | 33  
 

Pertama, naṣ/ijmā` sejalan dengan maṣlaḥah; dan kedua, naṣ/ijmā` 
berlawanan (ta’arud) dengan maṣlaḥah. 

 Dengan demikian, maka; 

1. Apabila Naṣ dan ijmā` memiliki spirit yang sejalan dengan maṣlaḥah, maka 
keduanya dapat difungsikan secara bersamaan. 

2. Tetapi, apabila naṣ dan ijmā` berlawanan dengan maṣlaḥah, maka sudah 
merupakan sebuah kewajiban untuk memprioritaskan maṣlaḥah dengan 
metode takhṣīṣ dan bayān, bukan dengan cara melumpuhkan naṣ atau pun 
ijmā`.44 

Konsep ini kemudian dijelaskan oleh al-Ṭūfī secara epistemologis. 
Menurutnya naṣ dan ijmā` kadangkala mengandung ḍarār dan kadangkala 
tidak. 

1. Apabila naṣ dan ijmā` tersebut tidak mengandung ḍarār maka berarti 
keduanya sejalan dengan maṣlaḥah. 

2. Apabila keduanya mengandung ḍarār, maka: 

1) Apabila ḍarār-nya bersumber dari majmū‛ madlūlayhimā (subtansi dari 
keseluruhan/ totalitas naṣ atau ijmā`), maka ia merupakan kategori ḍarār 
yang dikecualikan (mustatsnā) dari bunyi hadits di atas, seperti naṣ- naṣ 
tentang hukuman had, sangsi-sangsi, dan lain sebagainya; 

2) Apabila ḍarār tersebut bersumber dari ba‛ḍ madlūlayhimā (nilai parsial 
dari keseluruhan/ totalitas naṣ dan ijmā`), maka; 

a) Apabila terdapat dalīl khāṣ (dalil spesifik) yang menuntut 
diwujudkannya ḍarār tersebut, maka dalil itu wajib diikuti. 

b) Apabila tidak terdapat dalīl khāṣ (dalil spesifik) yang melegalitas 
adanya ḍarār tersebut, maka naṣ dan ijmā` tersebut harus dilakukan 
takhṣīṣ, yakni mempersempit cakupan dilālah/indikasi 
naṣ/ijmā`―mempersempitnya―dengan kandungan bunyi hadits nabi 
saw. “lā ḍarār wa lā ḍirār”. Hal ini demi mengkompromikan (jam‛) 
antara dua sumber hukum tersebut (naṣ/ijmā` dan maṣlaḥah yang 
dikandung hadits “lā ḍarār wa lā ḍirār”).45 

Al-Ṭūfī menyadari bahwa konsep maṣlaḥah-nya akan memicu kontroversi 
dari para pakar uṣūl, sebab di dalamnya terdapat unsur mendahulukan 
maṣlaḥah diripada ijmā`. Ijmā` dinilai terlalu kuat untuk direduksi indikasinya 
oleh suatu maṣlaḥah. Sebab Ijmā`, sebagai dalil, bersifat pasti, sedangkan ri‛āyah 
al-maṣlaḥah tidak. Hal ini disebabkan karena hadits yang mendasari ri‛āyah al-

 
44 Ibid. 

45 Ibid., h., 238-239. 



M. Rofiqi Hidayatullah 

Al-Inṣāf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 34  

 

maṣlaḥah, “lā ḍarār wa lā ḍirār”, masih bersifat ẓannī. Tentu saja sesuatu yang 
ẓannī tidak akan pernah melahirkan sesuatu yang qaṭ‛ī/pasti.46 

Kesangsian di atas segera direspon oleh al-Ṭūfī dengan menyatakan 
bahwa maṣlaḥah lebih tinggi secara otoritas dibandingkan ijmā`. Dengan 
demikian, maṣlaḥah menjadi sumber hukum paling otoritatif. Hal ini dibangun 
oleh al-Ṭūfī di atas dua pilar: 

Pertama, pengingkar ijmā` masih mengakui eksistensi maṣlaḥah. Ini berarti 
bahwa maṣlaḥah otoritasnya telah disepakati (di-Ijmā`), sedangkan Ijmā` masih 
diperselisihkan. Berpegang pada yang disepakati tentu lebih utama ketimbang 
berpegang pada yang masih diperselisihkan. 

Kedua, naṣ-naṣ syariat mengandung banyak perselisihan dan kontradiksi. 
Ia dapat memicu perselisihan yang dikecam dalam syariat. Hal ini berbeda 
dengan maṣlaḥah yang eksistensinya diakui dan disepakati. Ia dapat menjadi 
sebab persatuan yang didambakan dalam syariat. Tentu saja bertendensi pada 
yang menyebabkan persatuan lebih utama. 47 

Kontradiksi Epistemologis Konsep Maṣlaḥah Al-Ṭūfī 

Dalam argumentasi dan kerangka epistemologi yang dibangun al-Ṭūfī 
dalam kitab al-Ta‛yīn, ditemukan banyak sekali kontradiksi, sebagaimana 
dikatakan oleh Muḥammad Sa‛īd Ramaḍān al-Būṭī dan editor (muḥaqqiq) kitab 
al-Ta‛yīn, Aḥmad Hājj Muḥammad ‘Utsmān. 

a) Kontradiksi Pertama48 

Al-Ṭūfī menyebutkan bahwa ijmā` adalah salah satu dalil yang dipakainya 
untuk menetapkan otoritas maṣlaḥah sebagai sumber hukum Islam.49 

Selanjutnya otoritas maṣlaḥah menurut al-Ṭūfī hanyalah dalam ranah 
muamalat dan adat-istiadat. Selain dua ranah tersebut menurutnya bukan 
sepak terjang maṣlaḥah.50 

Di tempat yang lain, saat ingin membuktikan bahwa maṣlaḥah lebih kuat 
dibanding ijmā`, al-Ṭūfī beralasan bahwa ijmā` hanya bisa menjadi dalil dalam 

 
46 Ibid., h., 239. 

47 Ibid., h., 239-259. Redaksi dalam bahasa arabnya sebagai berikut: 

 من  ىأول  عليه  اتفق  بم    والتمسك  خلاف،  محل  والإجم ع  وف ق،  محل  إذن  فهي  المصلحة،  برع ية  ق لوا  الإجم ع  منكري  أن:  أحدهم  

  حقيقي   أمر  المص لح  ورع ية  شرع ،  المذموم  حك ملأا  في  الخلاف  سب   فهي  متع رضة،   مختلفة  النصوص  نأ:  وث نيهم   .فيه  اختلف  بم    التمسك

 .أولى اتب عه فك ن شرع ، المطلوب تف قلاا سب   فهو فيه، يختلف لا نفسه في
48 Aḥmad Hājj Muhammad ‛Utsmān, Muqaddimah Taḥqīq Kitāb al-Ta’yīn fi Syarḥ al-Arba’īn, 

(Bairut: Muassasah al-Rayyān, 1998), h., 23. 

49 Lihat Al-Ṭūfī, Al-Ta’yīn fi Syarḥ al-Arba’īn, h., 243-244. 

50 Perhatikan pernyataan al-Ṭūfī berikut: “Pengingkar ijmā` masih menggunakan maṣlaḥah 

sebagai sumber hukum. Ini berarti bahwa maṣlaḥah otoritasnya telah disepakati (di-Ijmā`), 

sedangkan Ijmā` masih diperselisihkan.” Lihat ibid., h., 241, 277. 



Al-Inṣāf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah 

Al-Inṣāf : Jurnal al-Akhwāl al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022  | 35  
 

ranah ibadah. Ini berarati ijmā` tidak mungkin diterima dalam ranah muamalat 
dan adat-istiadat.51 

Namun begitu, al-Ṭūfī tetap menjadikan ijmā` sebagai dalil untuk 
menetapkan otoritas maṣlaḥah sebagai sumber hukum. Padahal ijmā` hanyalah 
dapat dijadikan dalil dalam ranah ibadah. Bagaimana mungkin ijmā` yang telah 
direduksi otoritasnya dalam ranah muamalat dan adat-istiadat, kini memiliki 
otoritas untuk menetapkan otoritas maṣlaḥah dalam ranah muamalat dan adat-
istiadat? Atau dengan bahasa lain, bagaimana mungkin sesuatu (ijmā`) yang 
tidak dapat dijadikan dalil dalam ranah muamalat dan adat-istiadat, kini 
menjadi dalil atas sesuatu (maṣlaḥah) yang tidak dapat dijadikan dalil kecuali 
dalam ranah muamalat dan adat-istiadat? Dengan demikian seolah-olah al-Ṭūfī 
mengatakan bahwa ijmā` adalah dalil otoritas maṣlaḥah dan tidak mungkin ijmā` 
menjadi dalil otoritas maṣlaḥah. 

b) Kontradiksi Kedua52 

Al-Ṭūfī menyajikan naṣ-naṣ syariat, baik berupa al-Quran atau pun 
hadits, yang menunjukkan bahwa agama ini benar-benar memelihara 
kemaslahatan manusia. Tiada satu naṣ syariat pun, kata al-Ṭūfī, kecuali di 
dalamnya pasti mengandung kemaslahatan.53 

Namun al-Ṭūfī kembali memunculkan pernyataan kontradiktif ketika 
membandingkan karakter naṣ-naṣ syariat dengan karakter maṣlaḥah. Dia 
menyebutkan bahwa karakter naṣ syariat tidak tegas (mubham) dalam 
mengindikasikan adanya kemaslahatan. Dia mengatakan; “Allah telah 
menggariskan kepada kita jalan untuk menjangkau kemaslahatan, maka tidak boleh 
kita meninggalkannya dan menyerahkannya kepada sesuatu yang tidak tegas 
(yakni naṣ-naṣ syariat) yang boleh jadi mengantarkan kepada kemaslahatan dan 
boleh jadi tidak”.54 

Artinya, di satu tempat al-Ṭūfī mengatakan bahwa naṣ-naṣ syariat 
pasti mengandung kemaslahatan, tetapi di tempat lain dia mengatakan 
bahwa naṣ-naṣ syariat tidak selalu mengantarkan pada kemaslahatan. Ini 
jelas kontradiksi. 

c) Kontradiksi Ketiga55 

Al-Ṭūfī menilai naṣ-naṣ syariat yang mengandung banyak kontradiksi 
sebagai faktor perselisihan. Jalan satu-satunya mencapai persatuan yang 

 
51 Lihat ibid., h., 259. 

52 Aḥmad Hājj Muhammad ‛Utsmān, Muqaddimah Taḥqīq Kitāb al-Ta’yīn fī Syarḥ al-Arba’īn, 

h., 23. 

53 Lihat Al-Ṭūfī, Al-Ta’yīn fi Syarḥ al-Arba’īn, h., 240. 

54 Lihat ibid., h., 272. 

55 Aḥmad Hājj Muhammad ‛Utsmān, Muqaddimah Taḥqīq Kitāb al-Ta’yīn fī Syarḥ al-Arba’īn, 

h., 23-24. 



M. Rofiqi Hidayatullah 

Al-Inṣāf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 36  

 

didambakan syariat adalah kembali pada sesuatu yang telah disepakati, 
yaitu maṣlaḥah.56 

Di tempat lain al-Ṭūfī justru mengajak untuk memegang erat naṣ dan 
ijmā` dalam ranah ibadah.57 Bukankah naṣ mengandung banyak 
kontradiksi? Lalu bagaimana mungkin dia mengajak berpegang teguh 
kepada sesuatu yang seringkali mengalami kontradiksi dalam 
permasalahan paling urgen dalam hidup ini, yakni ibadah? Bukankah itu 
sama saja dengan mengajak kepada perselisihan dalam hal ibadah?! 

d) Kontradiksi Keempat58 

Al-Ṭūfī menghitung sumber hukum Islam hingga sembilan belas 
sumber. Al-maṣlaḥah al-mursalah tentu tidak luput dari hitungannya.59 Saat 
itu juga ia mengakui bahwa di antara sembilan belas sumber hukum 
tersebut, naṣ dan ijmā` menduduki posisi tertinggi.60 

Artinya dia mengatakan bahwa naṣ dan ijmā` lebih kuat daripada al-
maṣlaḥah al-mursalah. Namun pada akhirnya, ia mengatakan: “maṣlaḥah 
harus didahulukan ketimbang ijmā`, dengan demikian berarti maṣlaḥah adalah 
sumber terkuat di antara sumber-sember lainnya”. 

e) Kontradiksi Kelima61 

Al-Ṭūfī, ketika menganalisis teks hadits “lā ḍarār wa lā ḍirār”, 
menjelaskan bahwa naṣ dan ijmā` kadangkala mengandung ḍarār dan 
kadangkala tidak. 

1. Apabila naṣ dan ijmā` tersebut tidak mengandung ḍarār maka berarti 
keduanya sejalan dengan maṣlaḥah. 

2. Apabila keduanya mengandung ḍarār, maka: 

1) Apabila ḍarār-nya bersumber dari majmū‛ madlūlayhimā (subtansi 
dari keseluruhan/ totalitas naṣ atau ijmā`), maka ia merupakan 
kategori ḍarār yang dikecualikan (mustatsnā) dari bunyi hadits di 
atas, seperti naṣ- naṣ tentang hukuman had, sangsi-sangsi, dan lain 
sebagainya; 

2) Apabila ḍarār tersebut bersumber dari ba‛ḍ madlūlayhimā (nilai 
parsial dari keseluruhan/ totalitas naṣ dan ijmā`), maka; 

 
56 Lihat Al-Ṭūfī, Al-Ta’yīn fi Syarḥ al-Arba’īn, h., 260. 

57 Lihat ibid., h., 241. 

58 Al-Būṭī, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah, h., 220. 

59 Lihat Al-Ṭūfī, Al-Ta’yīn fi Syarḥ al-Arba’īn, h., 237. 

60 Lihat ibid., h., 238. 

61 Lihat al-Būṭī, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah, h., 220-221. 



Al-Inṣāf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah 

Al-Inṣāf : Jurnal al-Akhwāl al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022  | 37  
 

a) Apabila terdapat dalīl khāṣ (dalil spesifik) yang menuntut 
diwujudkannya ḍarār tersebut, maka dalil itu wajib diikuti. 

b) Apabila tidak terdapat dalīl khāṣ (dalil spesifik) yang 
melegalitas adanya ḍarār tersebut, maka naṣ dan ijmā` tersebut 
harus dilakukan takhṣīṣ, yakni mempersempit cakupan 
dilālah/indikasi naṣ/ijmā`―mempersempitnya―dengan 
kandungan bunyi hadits nabi saw. “lā ḍarār wa lā ḍirār”. Hal ini 
demi mengkompromikan (jam‛) antara dua sumber hukum 
tersebut (naṣ/ijmā` dan maṣlaḥah yang dikandung hadits “lā 
ḍarār wa lā ḍirār”).62 

Apakah gerangan legalitas khusus (al-mūjib al-khāṣ al-mukhaṣṣiṣ) yang 
disebut al-Ṭūfī pada penjelasan pertama? Dan apakah pula gerangan dalil 
spesifik (dalīl khāṣ) yang katanya dapat melegalisasi adanya ḍarār tersebut pada 
pejelasannya yang kedua? Apakah kira-kira kalau bukan naṣ-naṣ syariat yang 
berupa al-Quran, hadits, dan ijmā`? Jika demikian, masih logiskah maṣlaḥah 
dinilai sebagai sumber terkuat yang lebih kuat dari naṣ dan ijmā` kalau ternyata 
maṣlaḥah masih bisa ditakhsis?63 

Pertama, kalau maṣlaḥah itu memang lebih kuat dibandingkan naṣ dan 
ijmā` seperti yang dikatakan al-Ṭūfī, maka apalah arti memberi otoritas 
naṣ/ijmā` untuk melakukan pengecualian (istitsnā`), entah ketika ḍarār-nya lahir 
dari majmū‛ madlūlayhimā (subtansi keseluruhan naṣ/ijmā`) atau pun ketika 
ḍarār hanyalah ba‛ḍ madlūlayhimā (nilai parsialnya); baik ketika ḍarār tersebut 
mendapat konfirmasi naṣ/ijmā` atau pun tidak. Tidak ada gunanya 
mengklasifikasi ḍarār, selama ḍarār tersebut sama-sama masih datang dari 
naṣ/ijmā`, dan selama maṣlaḥah masih dinilai lebih kuat dari naṣ/ijmā`.64 

Kedua, kalau naṣ/ijmā` tersebut lebih kuat dari maṣlaḥah, sehingga dengan 
demikian ia dapat menjadi al-mūjib al-khāṣ al-mukhaṣṣiṣ (sesuatu yang 
melegalkan terwujudnya ḍarār) yang men-takhṣīṣ ke-‘ūmum-an (generalitas) 
hadits “lā ḍarār wa lā ḍirār”, lalu apalah arti membeda-bedakan naṣ/ijmā`, antara 
yang ḍarār-nya merupakan subtansi keseluruhan dan naṣ/ijmā` dengan yang 
ḍarār-nya hanyalah nilai parsialnya, bila keduanya sama-sama bersumber dari 
naṣ/ijmā`, dan selama naṣ/ijmā` masih dinilai lebih kuat dari maṣlaḥah? Dan apa 
pula arti mendahulukan maṣlaḥah ketimbang naṣ/ijmā`?65 

Kritik Epistemologis Konsep Maṣlaḥah Al-Ṭūfī 

Sejumlah kontradiksi epistemologis konsep al-Ṭūfī yang telah disebutkan 
di atas sebetulnya sudah cukup untuk membuktikan bahwa konsep tersebut 

 
62. Ibid. 

63 Al-Būṭī, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah, h., 221. 

64 Ibid. 

65 Ibid. 



M. Rofiqi Hidayatullah 

Al-Inṣāf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 38  

 

belum matang dan masih sangat rapuh. Kenyataan ini kiranya telah cukup 
untuk menghentikan upaya-upaya pembangunan konsep-konsep lain di atas 
pondasi serapuh ini. Namun begitu, tidak semua orang dapat mengerti 
kerapuhan pondasi ini sebelum melihatnya lebih dekat. 

Pembahasan kali ini mengajak agar melihat lebih dekat bagian-bagian 
yang rapuh dari konsep al-Ṭūfī ini. Di bagian ini akan ditampilkan kritik-kritik 
epistemologis dari Muḥammad Sa‛īd Ramaḍān al-Būṭī dalam kitabnya, Ḍawābiṭ 
al-Maṣlaḥah. Berikut ini adalah kritikan-kritikannya. 

a) Kritik pertama66 

Al-Būṭī menilai konsep maṣlaḥah al-Ṭūfī ini sebagai konsep yang 
dibangun atas pondasi-pondasi yang sulit dipahami―kalau enggan berkata 
mustahil, yaitu asumsi bahwa maṣlaḥah dapat bertentangan (ta‛āruḍ) dengan 
naṣ/ijmā`. 

Sebenarnya, kata al-Būṭī, al-Ṭūfī sendiri, disadarinya atau tidak, telah 
mengisyaratkan akan kemustahilan hal tersebut ketika meyebutkan 
berbagai argumentasi bahwa al-Quran diturunkan tiada lain untuk 
menjamin kemaslahatan manusia.67 Al-Ṭūfī membacakan surah Yunus: 
10/57: 

اي  َٰ ه  يُّ
 
َٰٱَٰأ ا ََٰٰق د ََٰٰلنَّاس  مء ت َٰج  و ََٰٰك  ة َٰمَّ ِنَٰعِظ  م ََٰٰم  ب كِ  ا ََٰٰرَّ اَٰء َٰو شِف  ورَِٰٱَٰفََِٰٰل مِ  د  د ََٰٰلصُّ ر ح  ََٰٰىو ه  ؤ َٰل لِ ََٰٰة َٰو   ٥َٰمنِيِ َٰم 

  “Wahai manusia! Sungguh, pelajaran (al-Quran) telah dating kepadamu dari 
Tuhanmu, penyembuh bagi penyakit yang ada dalam dada, dan petunjuk serta 
rahmat bagi orang yang beriman.” 

 Al-Quran hanya dapat mengandung rahmat dan kemaslahatan bagi 
manusia apabila naṣ-naṣ-nya sejalan dengan kemaslahatan. Dengan 
demikian, mustahil akan ditemukan ayat-ayat al-Quran yang mengajak 
untuk membentur kemaslahatan manusia. Apabila ditemukan ayat yang 
sepintas berbenturan, maka hal itu selain dikarenakan faktor nafsu dan 
kecenderungan pribadi manusia, juga karena keterbatasan akal dalam 
menjangkau hakikat kemaslahatan tersebut, dan saat itu, tidak ada artinya 
bila manusia masih berpikir untuk mencari solusi dan jalan keluar bagi 
masalah semacam ini.68 

 Dengan demikian, kata al-Būṭī, apabila asumsi al-Ṭūfī―bahwa ada 
naṣ-naṣ yang berseberangan dengan maṣlaḥah―itu benar, maka ini berarti ia 
telah meruntuhkan sendiri argumen-argumen yang dia bangun untuk 
menetapkan bahwa syariat selalu mengandung kemaslahatan. Sebab 

 
66 Al-Būṭī, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah, h., 222. 

67 Lihat al-Ṭūfī, Al-Ta’yīn fi Syarḥ al-Arba’īn, h., 240-241. 

68 Al-Būṭī, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah, h., 222. 



Al-Inṣāf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah 

Al-Inṣāf : Jurnal al-Akhwāl al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022  | 39  
 

dengan begini ia telah mencederai syariat dengan menilainya tidak lagi 
melahirkan kemaslahatan di beberapa keadaan tertentu.69 

Kesimpulannya, apabila asumsi al-Ṭūfī bahwa “naṣ-naṣ syariat ada yang 
bertentangan dengan maṣlaḥah” tersebut benar, maka asumsinya yang lain 
bahwa “naṣ-naṣ syariat selalu mengandung kemasalahatan”, itu pasti salah. 
Sebaliknya, apabila asumsinya bahwa “naṣ-naṣ syariat selalu mengandung 
kemasalahatan” tersebut benar, maka asumsinya yang lain bahwa “naṣ-naṣ 
syariat ada yang bertentangan dengan maṣlaḥah”, itu pasti salah. 

b) Kritik kedua70 

Menurut al-Būṭī, teori al-Ṭūfī yang memprioritaskan maṣlaḥah di atas 
sumber hukum yang lain merupakan konsekuensi logis dari penilaiannya 
terhadap maṣlaḥah sebagai sumber yang otoritatif. Di sinilah letak kesalahan 
al-Ṭūfī. 

 Maṣlaḥah, lanjut al-Būṭī, bukanlah dalil yang otoritatif. Sebab ia 
hanya merupakan suatu nilai universal (ma‛nā kullī) yang ditarik dari 
sekumpulan hukum-hukum secara partikular (juz`iyyāt al-aḥkām) yang telah 
ditetapkan melalui dalil-dalil tafṣīlī/terperinci. Sedangkan logika 
memastikan bahwa kullī tidak memiliki wujud real/konkret dalam dunia 
nyata kecuali pada wujud konkret juz`iyyāt-nya.71 Sebab itu, maka maṣlaḥah 
baru dinilai valid apabila telah mendapat konfirmasi atau minimalnya 
tidak mendapat penolakan dari dalil-dalil tafṣīlī. Kalau begitu, bagaimana 
mungkin maṣlaḥah dapat sejajar dengan naṣ/ijmā` bahkan dapat 
mengalahkannya?72 

c) Kritik ketiga 

 Al-Būṭī menilai argumentasi al-Ṭūfī mengenai prioritas dan posisi 
maṣlaḥah yang dinilainya lebih tinggi dari ijmā`, mengandung unsur 
mughālaṭah/logical fallacy73 yang semacam disengaja oleh al-Ṭūfī. 

 
69 Ibid. 

70 Ibid., h., 224. 

71 Sebagai contoh, kata “insan/manusia” adalah bentuk kulli/nilai universal, sedangkan 

“Zaid, Amar, Bakar, dll.” merupakan juz’iyyat dari kata “manusia”. Dalam artian, Zaid, Amar, 

Bakar dll. merupakan wujud konkret dari kata manusia, sebab kata “manusia” sebagai bentuk kulli 

tidak memiliki wujud real dalam dunia nyata. 

72 Ibid., h., 224, lihat juga h., 127-130. 

73 Artinya terdapat suatu “kecurangan ilmiah” di bagian tertentu pada muqaddimah mantiq 

yang disusun oleh al-Ṭūfī. Agar dapat menyingkap mughālaṭah/logical fallacy tersebut, argument 

al-Ṭūfī ini terlebih dahulu harus disusun secara formal. 

Format argumen semacam ini, dalam ilmu logika disebut Qiyas istitsna’i yang terdiri dari 

muqaddimah kubra/premis mayor dan muqaddimah sughra/premis minor. 



M. Rofiqi Hidayatullah 

Al-Inṣāf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 40  

 

 
Muqaddimah kubra memuat muqaddam/malzum dan tali/lazim yang memiliki 

talazum/keniscayaan antara keduanya, yang berarti bahwa apabila tali/lazim tidak benar, maka 

niscaya muqaddam/malzum juga tidak benar. Apabila muqaddam tidak benar, maka yang benar 

adalah naqidh/sebaliknya. “Naqidh/Sebaliknya” inilah yang nanti dinamai natijah/konklusi dalam 

format Qiyas semacam ini. 

Apabila kerangka logika Qiyas istitsna’i ini diaplikasikan pada argumen al-Ṭūfī ini, maka 

akan menjadi sebagai berikut; 

Maslahah lebih kuat daripada ijma’. Hal ini karena: 

(1) (a) Jika maslahah tidak lebih kuat daripada ijma’ (muqaddam/malzum), (b) niscaya 

pengingkar ijma’ tidak akan mengakui eksistensi maslahah (tali/lazim) [muqaddimah kubra] 

(2) Tetapi pengingkar ijma’ mengakui eksistensi maslahah. Ini berarti (b) tali/lazim-nya 

(pengingkar ijma’ tidak mengakui eksistensi maslahah) tidak benar [muqaddimah sughra]. 

(3) Apabila (b) tali/lazim tidak benar, maka sudah pasti (a) muqaddam-nya (maslahah tidak 

lebih kuat daripada ijma’) juga tidak benar. 

(4) Apabila (a) muqaddam-nya tidak benar, maka yang benar adalah naqidh/sebaliknya (a), 

yakni; “maslahah lebih kuat daripada ijma’” [natijah]. 

Demikian argumentasi al-Ṭūfī. Argument ini sepintas terlihat rapi. Namun, apabila 

diperhatikan lebih serius lagi, maka akan segera disadari bahwa di situ terdapat  

mughālaṭah/logical fallacy, tepatnya terletak pada muqaddimah sughra yang menyatakan bahwa; 

“pengingkar ijma’ mengakui eksistensi maslahah”. 

Maksud dari pernyataan al-Ṭūfī bahwa pengingkar ijma’ “mengakui eksistensi maslahah” 

pada muqaddimah sughra ini, adalah bahwa mereka juga berpendapat seperti pendapat al-Ṭūfī, 

yakni berpendapat bahwa; maslahah lebih kuat daripada ijma’. 

Sedangkan maksud dari pernyataan “mengakui eksistensi maslahah” pada muqaddimah 

kubra itu adalah bahwa ulama yang mengingkari ijma’ juga berpendapat bahwa; naṣ-naṣ syariat 

dibangun di atas pondasi maṣlaḥah, artinya di balik setiap naṣ-naṣ syariat pasti terdapat maslahah. 

Hal ini sejalan pendapat para ulama yang mengimani otoritas ijma’. 

Dengan demikian, tersingkaplah bahwa muqaddimah kubra dan muqaddimah sughra tidak 

singkron dan tidak nyambung. Yang pertama berbicara tentang satu hal, sedangkan yang kedua 

berbicara tentang hal yang lain. Kecurangan seperti ini dinamai oleh pakar logika sebagai 

mughālaṭah yang diterjemahkan dalam bahasa asing dengan “logical fallacy”. 

Di sini, apabila al-Ṭūfī masih melakukan pembelaan dengan menyatakan bahwa yang ia 

maksud dengan “mengakui eksistensi maslahah” pada muqaddimah kubra itu persis dengan yang ia 

maksud pada muqaddimah sughra, yakni pengingkar ijma’ berpendapat seperti pendapat al-Ṭūfī, 

bahwa maslahah lebih kuat daripada ijma’. Sehingga dengan demikian muqaddimah kubra dengan 

muqaddimah sughra menjadi singkron. 

Maka ketika itu berarti al-Ṭūfī telah melakukan ketidakjujuran ilmiah, sebab tidak ada 

satupun dari mereka, bahkan siapa saja, yang berpendapat sebagaimana pendapat al-Ṭūfī tersebut. 

Dan bahkan andaikata klarifikasi al-Ṭūfī ini pun diterima, maka tetap saja kerangka Qias 

istitsna’i ini juga bermasalah. Karena apabila benar demikian, maka tidak akan pernah ada 

talazum/keniscayaan antara lazim dan malzum pada muqaddimah kubra. Sebab kesepakatan mereka 

(pengingkar dan pengiman ijmā`) bahwa naṣ-naṣ syari'ah dibangun di atas dasar maṣlaḥah, itu tidak 

berarti (lāzim/mesti/niscaya) bahwa mereka berdua juga sepakat untuk mendahulukan maṣlaḥah 



Al-Inṣāf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah 

Al-Inṣāf : Jurnal al-Akhwāl al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022  | 41  
 

Argumentasi dimaksud adalah: 

  ات ق   بما   والتمسك      خلاف  مح    والإجماع     وفاق  مح   إذن  فني      المصلحة  بةعاية   قالوا  الإجماع  منكةي  أن...
 .   في  اختلف بما التمسك من أولى علي 

 “Pengingkar ijmā` masih mengakui eksistensi maṣlaḥah. Ini berarti bahwa 
maṣlaḥah otoritasnya telah disepakati, sedangkan ijmā` masih diperselisihkan. 
Berpegang pada yang disepakati tentu lebih utama ketimbang berpegang pada 
yang masih diperselisihkan”. 

Hal ini diklarifikasi oleh al-Būṭī. Apabila yang dia maksud adalah 
bahwa pengingkar ijmā`, sebagaimana yang lain, berpendapat bahwa naṣ-
naṣ syariat dibangun di atas pondasi maṣlaḥah, maka hal itu benar demikian. 
Tetapi yang diherankan al-Būṭī, apa hubungannya dengan asumsi al-Ṭūfī di 
atas? Apakah kesepakatan mereka (pengingkar dan pengiman ijmā`) bahwa 
naṣ-naṣ syari'ah dibangun di atas dasar maṣlaḥah, itu berarti (lāzim) bahwa 
mereka berdua juga sepakat untuk mendahulukan maṣlaḥah daripada 
naṣ/ijmā`? Tentu saja tidak. Justru sebaliknya, penganut ijmā` mengakui 
otoritas ijmā` agar tidak terjerumus dalam hal ini.74 

 Tetapi, lanjut al-Būṭī, apabila yang dimaksud adalah bahwa 
pengingkar ijmā` berpendapat seperti pendapat al-Ṭūfī tentang maṣlaḥah, 
maka ini tidak lain adalah kebohongan dan kedustaan ilmiah. Sebab kata 
al-Būṭī, tidak ada satu ulama pun sebelum al-Ṭūfī yang berpendapat 
demikian75, baik dari kalangan mayoritas, yakni mereka yang mengakui 
ijmā` atau pun dari kalangan minoritas, yakni pengingkar ijmā`.76 

 Betapa pun, al-Ṭūfī di sini lengah terhadap logika berpikirnya 
sendiri. Ia meremehkan otoritas ijmā`, tetapi di saat yang sama, ia berdalil 
ijmā`. Jadi seolah-olah dia berkata; “Ijmā` lebih lemah dari maṣlaḥah, sebab 
maṣlaḥah itu telah di-ijmā` para ulama, sedangkan ijmā` tidak di-ijmā`. 
“Lihatlah” kata al-Būṭī, “adakah ini muncul dari seorang yang berakal?!”77 

d) Kritik keempat 

Argumentasi al-Ṭūfī mengenai prioritas dan posisi maṣlaḥah yang 
dinilainya lebih tinggi dari naṣ, juga dinilai al-Būṭī sebagai argumen yang 
mengandung mughālaṭah/logical fallacy, bahkan dengan porsi yang lebih 
besar dari sebelumnya. 

 
ketimbang naṣ/ijmā. Demikian kurang lebih yang dapat ditulis dalam mengomentari kritik al-Būṭī 

di atas. 

74 Al-Būṭī, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah, h., 225. 

75 Al-Kawtsarī, Maqālāt al-Kawtsari, h., 200. 

76 Al-Būṭī, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah, h., 225. 

77 Ibid. 



M. Rofiqi Hidayatullah 

Al-Inṣāf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 42  

 

Argumentasi dimaksud adalah: 

  في   حقيقي  أمر  المصالح  ورعاية  ،   شرعا  المذموم  حكاملأا   في  الخلاف  سبب  فهي   ،  متعارضة  مختلفة  النصوص   نأ...

 . أولى اتباعه فكان ، شرعا المطلوب تفاقلاا سبب فهو ، فيه يختلف لا نفسه

 “Naṣ-naṣ syariat mengandung banyak perselisihan dan kontradiksi. Ia memicu 
perselisihan yang dikecam dalam syariat. Hal ini berbeda dengan maṣlaḥah yang 
eksistensinya diakui dan disepakati. Ia menjadi sebab persatuan yang didambakan 
dalam syariat, dan tentu saja bertendensi pada yang menyebabkan persatuan lebih 
utama”.78 

Al-Ṭūfī menilai naṣ-naṣ syariat mengandung banyak perselisihan dan 
kontradiksi. Bagaimana mungkin hal itu dapat terjadi, bukankah ia datang 
dari Allah swt.? Apabila benar demikian, niscaya itu adalah bukti terbesar 
bahwa ia bersumber dari selain Allah. 

Al-Ṭūfī di sini berargumentasi dengan perbedaan-perbedaan yang 
terjadi di antara para fuqaha yang diakibatkan oleh naṣ-naṣ syariat. Tentu 
saja ini tidak nyambung. Sebab perbedaan yang terjadi di antara fuqaha itu 
tak lain adalah perbedaan dalam cara berpikir dan memahami naṣ yang 
ada, bukan naṣ-naṣ itu sendiri yang mengandung banyak perbedaan dan 
kontradiksi. 

 Al-Būṭī mengibaratkan keadaan al-Ṭūfī dengan tiga orang yang 
bingung dalam menentukan arah kiblat untuk kemudian melaksanakan 
shalat. Satu berijtihad dan shalat menghadap arah tertentu, sedangkan dua 
lagi lainnya berijtihad lalu melaksanakan shalat menghadap arah yang 
berbeda sesuai ijtihad masing-masing. 

Di sini al-Ṭūfī berkesimpulan kiblat itu berada pada tiga tempat yang 
berbeda. Keberadaan kiblat yang berada di tiga tempat berbeda ini 
menurut al-Ṭūfī telah menyebabkan tiga orang tadi berbeda pendapat di 
manakah arah kiblat tersebut. Demikian al-Būṭī mengilustrasikan kerangka 
berpikir al-Ṭūfī di sini.79 

 Barangkali ada yang menilai ilustrasi yang disampaikan al-Būṭī ini 
kurang tepat. Sebab boleh jadi yang dimaksud al-Ṭūfī dengan perbedaan 
naṣ-naṣ syariat, adalah perbedaan pemahaman terhadap naṣ, bukan 
perbedaan naṣ itu sendiri. 

 Kemungkinan tersebut disadari oleh al-Būṭī, karenanya dia segera 
menegaskan bahwa yang dimaksud al-Ṭūfī adalah naṣ-naṣ itu sendiri 
mengandung pertentangan. Hal ini dibuktikan al-Būṭī dengan mengajak 
memperhatikan kembali ungkapan al-Ṭūfī pada bagian kedua. Di sana ia 
tidak mengatakan, “berbeda dengan ‘pemahaman terhadap maṣlaḥah’ yang 

 
78 Al-Ṭūfī, Al-Ta’yīn fi Syarḥ al-Arba’īn, h., 259. 

79 Al-Būṭī, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah, h., 226. 



Al-Inṣāf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah 

Al-Inṣāf : Jurnal al-Akhwāl al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022  | 43  
 

eksistensinya diakui dan disepakati”, melainkan ia berkata, “berbeda dengan 
‘maṣlaḥah’ yang eksistensinya diakui dan disepakati” yang berarti ia sedang 
berbicara tentang ‘maṣlaḥah’ itu sendiri, demikian 
pula―semestinya―dengan naṣ yang dibicarakan al-Ṭūfī.80 

 Inilah beberapa kritik yang dapat ditampilkan pada bagian ini 
dalam rangka menilik lebih dekat bagian-bagian rapuh pondasi 
epistemologis konsep al-Ṭūfī. Bukan sekadar menyingkap kerapuhannya, 
kritikan-kritikan ini bahkan dapat meruntuhkan seluruh pondasi-pondasi 
epistemologis konsepnya. Kalau konsep ini telah runtuh, maka upaya-
upaya sebagian sarjana muslim modern yang berpijak pada pondasi al-Ṭūfī 
tersebut dalam melakukan rekonstruksi hukum Islam juga telah ikut 
runtuh. 

 

 

3. KESIMPULAN 

Berdasarkan kajian yang telah dipaparkan di atas, dapat diambil 
kesimpulan sebagai berikut: 

1. Maṣlaḥah menurut al-Ṭūfī merupakan sumber hukum Islam yang otoritatif. 
Hal ini didukung oleh banyak dalil, salah satunya adalah ijmā‛. Maṣlaḥah 
versi al-Ṭūfī ini selain merupakan sumber hukum yang otoritatif, ia juga 
memiliki prioritas di atas sumber hukum Islam yang lain, bahkan, ia dapat 
mengalahkan naṣ/ijmā‛ apabila terjadi benturan. Hal ini dia dasarkan pada 
asumsinya bahwa, pertama, pengingkar ijmā‛ masih menggunakan maṣlaḥah 
sebagai sumber hukum. Ini berarti bahwa maṣlaḥah otoritasnya telah 
disepakati, sedangkan Ijmā‛ masih diperselisihkan. Kedua, naṣ-naṣ syariah 
mengandung banyak perselisihan dan kontradiksi. Ia dapat memicu 
perselisihan yang dikecam dalam syariah. Hal ini berbeda dengan maṣlaḥah 
yang eksistensinya diakui dan disepakati. Ia dapat menjadi sebab persatuan 
yang didambakan dalam syariat. 

2. Para pakar uṣūl menilai otoritas yang al-Ṭūfī berikan kepada maṣlaḥah 
merupakan konsekuensi logis dari cara berpikir al-Ṭūfī menilai maṣlaḥah 
sebagai dalil yang independen. Padahal maṣlaḥah sesungguhnya 
merupakan suatu nilai universal (ma‛na kullī) yang ditarik dari sekumpulan 
hukum-hukum secara partikular (juz`iyāt al-aḥkām) yang berpijak pada 
dalil-dalil tafsīlī. Dan sebagaimana diketahui bahwa kullī tidak memiliki 
wujud real/konkret dalam dunia nyata kecuali pada wujud konkret 
juz`iyyāt-nya. Adapun dalil Ijmā‛ yang dikemukakan al-Ṭūfī itu sangatlah 
menggelitik. Bagaimana tidak, ketika ia mengatakan; “maṣlaḥah otoritasnya 
telah disepakati, sedangkan Ijmā‛ masih diperselisihkan”, maka itu artinya 

 
80 Ibid. 



M. Rofiqi Hidayatullah 

Al-Inṣāf : Journal Prodi al-Ahwal al-Syakhshiyyah, Vol. 1 No.1 Desember 2021 | 44  

 

ia berkata; “Ijmā` lebih lemah dari maṣlaḥah, sebab maṣlaḥah itu telah di-
ijmā`, sedangkan ijmā` tidak di-ijmā`. 

3. Proposisi-proposisi yang disusun al-Ṭūfī untuk mencapai konklusi bahwa 
maṣlaḥah mempunyai otoritas sebagai sumber hukum Islam, 
mengakibatkan terjadinya kerapuhan pada kerangka epistemologi konsep 
al-Ṭūfī ini, sehingga dapat dengan mudah runtuh. Kalau konsep ini runtuh, 
maka sudah merupakan konsekuensi logis/manṭiqī apabila upaya-upaya 
rekonstruksi hukum Islam yang didasarkan pada konsep yang rapuh ini 
juga rapuh dan ikut runtuh. 

  



Al-Inṣāf : Journal Prodi Ahwal Al-Syakhshiyyah 

Al-Inṣāf : Jurnal al-Akhwāl al-Syakhshiyyyah, Vol. 1 No.1 Februari 2022  | 45  
 

4. DAFTAR PUSTAKA 

‘Asqallānī al- Al-Ḥāfiẓ Ibn Hajar, Al-Durar al-Kāminah fī ‘Ayān al-Mi`ah al-
Tsāminah, Haydarabad: Dā`rah al-Ma‛ārif al-‛Utsmāniyyah, 1349 H. 

‘Athi al- ‘Abd Muhammad Ahmad, Al-Fikr al-Siyāsī li al-Imām Muhammad 
‘Abduh, Cairo: Al-Hay’ah al-Miṣriyyah li al-Kitāb, 1978. 

Abduh Muhammad, Risālah al-Tauḥīd, Cairo: Dār al-Hilāl, 1963. 

Āmidī al- ‛Alī ibn Muhammad, al-Iḥkām fī Uṣūl al-Aḥkām, Beirut: Dār al-Kitāb 
al-‛Arabī, 1986. 

Būṭī al- Muhammad Sa‛īd Ramaḍān, Dawābiṭ al-Maṣlaḥah fī al-Syarī’ah al-
Islāmiyyah, Damaskus: Dār al-Fikr, 2005. 

Farmawi al- ‘Abd al-Hayy, Al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mawḍū`ī, Cairo: Al-Ḥaḍārah 
al-‘Arabiyyah, 1977. 

Ibn al-‛Imād Abi al-Falāh al-Hanbalī, Syadzarāt al-Dzahab fī Ahkbār Man Dzahab, 
Beirut: Dār Ihyā` al-Turāts al-‛Arabī, t.th. 

Ibn Rajab Zayn al-Dīn Abi al-Faraj, Ṭabaqāt al-Ḥanābilah, Beirut: Dār al-
Ma‛rifah, t.th. 

Kawtsarī al- Muhammad Zāhid, Maqālāt al-Kawtsari, Kairo: Dār al-Salām, 2015. 

Mahallī al- Jalāl al-Dīn, Syarh Jam’ al-Jawāmi’ diterbitkan bersama Hāsyiyah al-
Bannānī, Bairut: Dār al-Fikr t.th. 

Rafiqi M. Hidayatullah, “Al-Syaikh Yūsuf al-Nabhānī, Ārā’uhū wa Mawāqifuhū 
min al-Madrasah al-Iṣlāḥiyyah”, skripsi tidak diterbitkan, Cianjur: 
Fakultas Syari’ah, STAI Imam Syafi’i, 2018. 

Ṣabrī Syaikh al-Islām Muṣṭafā, Mawqif al-‘Aql wa al-‘Ilm wa al-‘Ālam min Rabb 
al-‘Ālamīn wa ‘Ibādihī al-Mursalīn, Kairo: Dār al-Āfāq al-‘Arabiyyah, 
2006. 

Subkī al- Tāj al-Dīn, Raf‛ al-Ḥājib ‛an Mukhtaṣar Ibn al-Ḥājib, Beirut: ‛Ālam al-
Kutub, 1999. 

--------- bersama Tāj al-Dīn al-Subkī, al-Ibhāj fī Syarḥ al-Minhāj, Bairut: Dār al-
Kutub al-‘lmiyah, 2013. 

Syāṭibī al- Ibrāhīm ibn Mūsā Abu Isḥāq, Al-I’tiṣām, Beirut: Dār al-Ma‛rifah, 
t.th. 

Ṭūfī al- Najm al-Dīn Sulaymān, Al-Ta’yīn fī Syarḥ al-Arba’īn, Bairut: Muassasah 
al-Rayyān, 1998. 

Zayd Muṣṭafā, al-Maṣlaḥah fī al-Tasyrī‛ al-Islāmiy wa Najm al-Dīn al-Tūfī, Beirut: 
Dār al-Fikr al-‘Arabī, 1964. 

 


